
Evanđelje po Luki

SD 114

Rudolf Steiner

Ciklus od deset predavanja,

održanih u Baselu od 15. do 26. rujna 1909.



2 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

SADRŽAJ

I Prvo predavanje, Basel, 15. rujna 1909. 4

Inicijati i vidovnjaci. Različiti aspekti inicijacije. Četiri evanđelja sa 

stajališta duhovnog istraživanja.

II Drugo predavanje, Basel, 16. rujna 1909. 17

Evanđelje po Luki kao izraz načela ljubavi i suosjećanja. Zadaci 

Bodhisattvi i Bude.

III Treće predavanje, Basel, 17. rujna 1909. 31

Utapanje budističkog svjetonazora u Evanđelje po Luki. Učenje 

Bude. Osmostruki put.

IV Četvrto predavanje, Basel, 18. rujna 1909. 45

Vodeća mjesta u drevnoj Atlantidi. Nirmanakaya Bude i natanskog 

Isusa. Adamova duša prije pada. Reinkarnacija Zaratustre u 

solomonskom djetetu Isusu.

V Peto predavanje, Basel, 19. rujna 1909. 57

Utjecaj velikih struja budizma i Zaratustre u Isusu iz Nazareta. 

Natanski i solomonski dječak Isus.

VI Šesto predavanje, Basel, 20. rujna 1909. 68

Misija hebrejskog naroda. Budino učenje o oplemenjivanju 

čovjekova unutarnjeg bića i kozmičko učenje Zaratustre. Ilija i Ivan 

Krstitelj.

VII Sedmo predavanje, Basel, 21. rujna 1909. 79

Dva dječaka Isusa. Utjelovljenje Krista u Isusu iz Nazareta. Vishva 

Karman, Ahura Mazdao, Jahve. Duhovna loža dvanaest Bodhisattvi 

i Trinaestog.

VIII Osmo predavanje, Basel, 24. rujna 1909. 92

Razvoj svijesti čovječanstva u post atlantskom razdoblju. Misija 

znanosti duha: ponovno stjecanje dominacije duhovnog nad 

fizičkim. Učinci koji proizlaze iz Kristovog 'Ja'.

IX Deveto predavanje, Basel, 25. rujna 1909. 105

Sinajski zakon kao konačna objava 'Ja'. Budino učenje o 

suosjećanju i ljubavi. Kotač zakona. Krist kao donositelj žive snage 

ljubavi.

X Deseto predavanje, Basel, 26. rujna 1909. 117

Učenje o reinkarnaciji i karmi, i kršćanstvo. Dvije vrste drevne 



3 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

inicijacije, Jona i Solomon. Krist princip i nova vrsta inicijacije. 

Događaj Golgote kao događaj izveden na vanjskom planu svjetske 

povijesti inicijacije.



4 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 PRVO PREDAVANJE

Basel, 15. rujna 1909.

Kad smo se prije nekog vremena okupili ovdje, mogli smo razgovarati o

dubljim kršćanskim strujanjima sa stajališta Evanđelja po Ivanu. I tada su

se pred našim duhovnim okom pojavile one snažne slike i ideje, koje čovjek

može steći ako se udubi u ovaj jedinstveni dokument čovječanstva, naime

Evanđelje po Ivanu. U nekoliko navrata smo morali naglasiti, kako, kada se

razmatra ovaj dokument, najveće dubine kršćanstva izlaze na vidjelo. I

danas bi se, mnogi od onih koji su u to vrijeme slušali, ili koji su slušali

drugi ciklus o Evanđelju po Ivanu, mogli zapitati: bi li sada bilo moguće,

proširiti ili produbiti gledišta koja se u nekim aspektima moraju opisati kao

najdublja, ona koja se mogu steći iz Evanđelja po Ivanu, je li nekako moguće

proširiti ili produbiti ta gledišta razmatranjem drugih kršćanskih

dokumenata, naprimjer tri druga evanđelja, razmatranjem Evanđelja po

Luki, Evanđelja po Mateju ili Evanđelja po Marku? A svatko tko, reklo bi se,

voli teoretsku praktičnost, zapitat će se: je li doista potrebno, sada kada smo

postali svjesni s kakvim se velikim dubinama kršćanskih istina suočavamo u

Evanđelju po Ivanu, je li doista potrebno o biti kršćanstva raspravljati sa

stajališta ostalih evanđelja, osobito sa stajališta Evanđelja po Luki, koje je -

kako bi se lako moglo povjerovati - manje duboko?

Svatko tko postavi takvo pitanje i vjeruje da je rekao nešto bitno takvim

gledištem, napravio bi vrlo značajan nesporazum. Ne samo da je kršćanstvo

kao takvo neizmjerno u svojoj biti, i da se može promatrati iz različitih

perspektiva, nego je i ono drugo istinito - a ovaj ciklus predavanja ima

namjeru pružiti dokaz u prilog tome - iako je Evanđelje po Ivanu tako

beskrajno dubok dokument, proučavanjem Evanđelja po Luki, naprimjer,

mogu se naučiti stvari koje se ne mogu naučiti iz Evanđelja po Ivanu. Ono

što smo onda navikli nazivati dubokim idejama kršćanstva, u ciklusu o

Evanđelju po Ivanu, nipošto nije kršćanstvo u njegovoj punoj dubini; već
postoji mogućnost prodiranja u dubine kršćanstva s drugačijeg polazišta. A

ovo drugo polazište želimo postići upravo postavljanjem Evanđelja po Luki u

središte naših razmatranja, ovoga puta s antropozofskog, duhovno

znanstvenog stajališta.

Razmotrimo nekoliko stvari kako bismo razumjeli tvrdnju da još uvijek

postoji nešto što se može dobiti od Evanđelja po Luki, nakon što se iscrpe

dubine Evanđelja po Ivanu. Moramo krenuti od onoga što vidimo, kada

razmatramo svaki redak Evanđelja po Ivanu, naime da se dokumenti poput

evanđelja, antropozofskom promatraču, čine kao dokumenti koje su napisali

ljudi koji su dublje zavirili u bit života i bit egzistencije, koji su kao inicijati i

vidovnjaci gledali u dubine svijeta. Ako govorimo općenito, pojmove 'inicijat' i



5 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

'vidovit' možemo koristiti kao sinonimi jedan za drugog. Ali ako sada želimo

prodrijeti u dublje slojeve duhovnog života tijekom naših antropozofskih

razmatranja, onda ono što s pravom prije nismo razlikovali, sada moramo

razlikovati, vidovnjaka i inicijata, moramo ih razlikovati kao dvije kategorije

ljudi koji su pronašli svoj put u nadosjetilna područja egzistencije. U

određenom pogledu postoji razlika između inicijata i vidovnjaka, iako to ne

govori ništa protiv činjenice, da je inicijat u isto vrijeme vidovit, i da je

vidovnjak u isto vrijeme inicijat do određenog stupnja. Ako želite jasno

razlikovati ove dvije kategorije ljudi, tada se morate sjetiti opisa danih u

mojoj raspravi o 'Kako se stječe uvid u više svjetove?' Morate se sjetiti, da u

biti postoje tri stupnja koja vode onkraj uobičajenog pogleda na svijet.

Znanje koje je u prvom redu dostupno čovjeku, može se okarakterizirati na

sljedeći način, da čovjek promatra svijet svojim osjetilima, i ono što opaža

gleda svojim intelektom i drugim moćima duše. Osim toga, postoje još tri

razine spoznaje svijeta. Prva je ona takozvanog imaginativnog znanja, druga

je razina inspiracijskog znanja, a treća je razina intuitivnog znanja, ako riječ
intuitivno razumijemo u pravom, duhovno znanstvenom smislu.

Tko sada, posjeduje imaginativno znanje? Onaj pred čijim se duhovnim

okom, ono što se nalazi iza svijeta osjetila, prostire u slikama, na golemom

svjetskom platnu sa slikama, koje, međutim, nisu nimalo slične onome što

se u običnom životu naziva slikama. Osim razlike što za te slike

imaginativnog znanja, ne postoji ono što nazivamo zakonima

trodimenzionalnog prostora, postoje i druge osobitosti ovih imaginativnih

slika, koje se ne mogu lako usporediti ni s čim u običnom svijetu osjetila.

Do predodžbe imaginativnog svijeta možemo doći, ako zamislimo da pred

nama stoji biljka i iz biljke bismo uspjeli izvući sve ono što je osjetilnom vida

vidljivo kao boja, tako da slobodno lebdi u zraku. Kad bismo izvukli samo

ovu boju iz biljke, i pustili je da slobodno lebdi ispred nas, imali bismo oblik

mrtve boje pred sobom. Za vidovitu osobu, međutim, ovaj oblik boje uopće

ne ostaje mrtva slika boje, radije, kada ona iz stvari izvuče ono što je u njima

boja, tada kroz njegovu pripremu i vježbe, ova slika u boji počinje biti

animirana od strane duhovnog, baš kao što je u osjetilnom svijetu bila

animirana materijalom biljke; i čovjek tada pred sobom nema mrtvi obojeni

oblik, nego slobodno lebdeću obojenu svjetlost, blistavu i svjetlucavu na

najrazličitije načine. ali iznutra živu. Tako da je svaka boja izraz posebnosti

duhovno-duševnog bića koje nije zamjetljivo u svijetu osjetila; to jest, boja u

osjetilnoj biljci počinje postajati, za vidovnjaka, izraz duševno-duhovnih bića.

Sada zamislite svijet ispunjen takvim šarenim oblicima koji se odražavaju na

najrazličitije načine, vječno se mijenjaju, preobražavaju, ali ne

ograničavajući svoj pogled na šareno, kao na slici treperavih odsjaja boja,

već sve to zamislite kao izraz duhovno-duševnih bića, tako da kažete sebi:

kad ovdje bljesne zelena boja, za mene je to izraz činjenice da iza nje soji



6 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

inteligentno biće; ili kad zasvijetli crvenkasta boja, za mene je to izraz nečega

što je strastveno biće. Sada zamislite cijelo ovo more boja koje igraju jedna u

drugoj - mogao bih uzeti još jedan primjer i reći: more ispreplićućih senzacija

zvuka, mirisa ili okusa, jer sve su to izrazi duhovno-duševnih entiteta koji

stoje iza njih - onda imate ono što se naziva svijet imaginacije. To nije nešto

za što se koristi riječ imaginacija kao u običnom jeziku, iluzija, već je stvaran

svijet. To je drugačija vrsta percepcije od one koja je osjetilna.

Čovjek se u tom imaginativnom svijetu susreće sa svime onim što se nalazi

iza svijeta osjetila i što ne može percipirati svojim 'senzualnim osjetilima',

ako ćemo se tako izraziti, kojim on ne opaža, recimo, čovjekovo etersko tijelo,

čovjekovo astralno tijelo. Svatko tko kao vidovita osoba upoznaje svijet kroz

to imaginativno znanje, upoznaje viša bića iz njihove, da tako kažemo,

vanjštine, kao što upoznajete ljude u osjetilnom svijetu iz njihove osjetilne

vanjštine, kada hodate ulicom i ljudi prolaze pored vas. Bolje ćete ih

upoznati kada budete imali priliku razgovarati s ljudima. Ljudi vam tada

govore nešto drugačije od onoga što vidite kada prođu pored vas na ulici i

pogledaju vas. Samo ću jedno reći, u nekim stvarima pored kojih prolazite ne

vidite da li postoji unutarnja bol ili radost u duši, zrači li duša tugom ili

oduševljenjem. Ali to sve možete saznati ako razgovarate s osobom. Jednom

on otkriva vanjštinu kroz ono što možete vidjeti bez njegove pomoći, drugi

put on sam vam govori. Isto je i s bićima nadosjetilnog svijeta.

Tko kao vidovnjak imaginativnom spoznajom upoznaje bića nadosjetilnog

svijeta, upoznaje samo duhovno-duševnu vanjštinu, da tako kažem. Ali čuje

ih kako sami govore, onda dok se od imaginativnog znanja uspinje do

spoznaje kroz inspiraciju. Tada je to stvarno prava komunikacija s tim

bićima. Tada mu iz vlastitog bića govore tko su i što su. Dakle, inspiracija je

viši stupanj znanja od same imaginacije, te se uspinjanjem do inspiracijskog

znanja, o bićima duhovno-duševnog svijeta saznaje više nego što se može

steći imaginativnim znanjem.

Još viši stupanj znanja je intuicija, ako se riječ intuicija ne koristi kao u

običnom jeziku, gdje se sve nejasno što se čovjeku dogodi naziva intuicijom,

nego ako se koncept intuicije uzme u pravom duhovno znanstvenom smislu.

Intuicija je oblik spoznaje gdje čovjek ne može samo duhovno slušati što mu

bića komuniciraju iz njih samih, već gdje se postaje jedno s tim bićima, gdje

se uranja u njihovu vlastitu bit. To je visoka razina duhovnog znanja. Jer to

zahtijeva da čovjek najprije razvije ljubav prema svim bićima u sebi, gdje više

ne pravi razliku između sebe i drugih bića u duhovnom okruženju, gdje je,

da tako kažemo, izlio svoje biće u cijelo duhovno okruženje, gdje stvarno više

nije izvan bića koja imaju duhovni kontakt s njim, već tamo gdje je unutar

tih bića, stoji u njima. A budući da to može biti slučaj samo u odnosu na

duhovno-božanski svijet, posve je opravdan izraz intuicija, što znači 'stajati u



7 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Bogu'. - Dakle, u prvom redu se javljaju ova tri stupnja spoznaje

nadosjetilnog svijeta: imaginacija, inspiracija i intuicija.

Sada, naravno, postoji mogućnost stjecanja ove tri razine nadosjetilnog

znanja. Ali također je moguće, naprimjer, u bilo kojoj inkarnaciji napredovati

samo do razine imaginacije; tada dotičnom vidovnjaku ostaju skrivena ona

područja duhovnog svijeta do kojih se može doći samo inspiracijom i

intuicijom. Tada je osoba 'vidovita' osoba. - U našem današnjem vremenu

općenito nije uobičajeno voditi ljude do viših stupnjeva nadosjetilnog znanja,

a da ih prethodno ne pustimo da prođu kroz stupanj imaginacije, tako da je

u našim današnjim okolnostima teško moguće da bi netko mogao, da tako

kažemo, preskočiti stupanj imaginacije i da bude vođen ravno na stupanj

inspiracije ili intuicije. Ali ono što danas nikako ne bi bilo ispravno, ipak se

moglo dogoditi u nekim drugim razdobljima ljudskog razvoja i također se

događalo.

Postojala su vremena u evoluciji čovječanstva kada su stupnjevi

nadosjetilnog znanja bili, da tako kažemo, raspoređeni između različitih

osobnosti: imaginacija s jedne, inspiracija i intuicija s druge strane. Tako su,

naprimjer, postojala mjesta misterija gdje su ljudi imali tako otvorene oči, da

su bili vidoviti u svijetu imaginacije, da im je bio dostupan simbolički svijet

slika. Jer ti ljudi, koji su bili tako vidoviti, rekli su sebi: za ovu inkarnaciju

odričem se postignuća viših stupnjeva, inspiracije i intuicije - time bi postali

sposobni točno vidjeti unutar svijeta imaginativnog. Oni su se, da tako

kažemo, istrenirali do vrlo posebnog stupnja da vide u ovom svijetu

imaginacije.

Ali sada je jedna stvar za njih neophodna. Svatko tko želi vidjeti samo u

svijetu imaginacije, a suzdržava se od prodora u svijet inspiracije i intuicije,

živi, u izvjesnom smislu, u neizvjesnosti. Taj svijet protočnog, imaginativnog

je tako reći bezgraničan, i ako se čovjek prepusti samome sebi, u njemu

dušom pliva amo-tamo, a da zapravo ne zna točan smjer i odredište. Dakle,

u tim vremenima i kod onih naroda gdje su se neki ljudi odricali viših razina

znanja, bilo je potrebno da se vidoviti, imaginativni ljudi potpuno predano

vežu za svoje vođe, za one koji su imali duhovnu percepciju otvorenu

inspiraciji i intuiciji. Samo inspiracija i intuicija pružaju sigurnost u

duhovnom svijetu, da se točno zna: tamo vodi put, tamo je cilj. - S druge

strane, ako nedostaje znanje inspiracije, čovjek ne može sebi reći: tu je put,

tamo moram ići da dođem do cilja. - Ako to sami ne možete reći, onda se

morate prepustiti stručnom vođenju nekoga tko vam to može reći. Stoga se

na tako mnogo mjesta s pravom naglašava, da se osoba koja se prvo uspinje

do imaginativnog znanja mora intimno vezati uz gurua, uz vodiča, koji joj

daje smjernice i ciljeve u odnosu na ono što sama sebi ne može dati.

S druge strane, međutim, bilo je također korisno u određenim vremenima -

danas se to više ne radi - dopustiti drugim ljudima da na određeni način



8 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

preskoče imaginativno znanje i odvesti ih ravno do inspiracijske spoznaje ili

eventualno do intuitivne spoznaje. Takvi ljudi su se suzdržali od gledanja

imaginativnih slika duhovnog svijeta oko sebe; prepustili su se samo onim

dojmovima iz duhovnog svijeta koji su emanacije iz nutrine duhovnih bića.

Oni su duhovnim ušima slušali ono što su bića duhovnog svijeta govorila. To

je kao da ste imali zid između sebe i druge osobe, i niste mogli vidjeti tu

osobu; ali čujete ga kako govori iza zida. Svakako je moguće, da bi ljudi

mogli odustati od gledanja u duhovni svijet, kako bi se brže doveli do

duhovnog slušanja izjava duhovnih bića. Svejedno vidi li netko slike

imaginativnog svijeta ili ne, ako je u stanju duhovnim ušima čuti što bića u

nadosjetilnom svijetu imaju za reći o sebi samima, onda za takvu osobu

kažemo: obdaren je 'unutarnjom riječi' - za razliku od vanjske riječi koju

imamo u fizičkom svijetu od osobe do osobe. Tako možemo stvoriti

predodžbu da također postoje ljudi koji, bez gledanja u imaginativni svijet,

imaju unutarnju riječ, i mogu čuti izjave duhovnih bića i komunicirati ih.

Postojalo je vrijeme u evoluciji čovječanstva kada su, ljudi s ove dvije vrste

nadosjetilnih iskustava radili zajedno. I budući da se svaki od njih odrekao

pogleda od drugoga, i mogao preciznije i jasnije razviti ono za što je bio

sposoban, jer je to bio slučaj, to je u određenim trenucima unutar misterija

rezultiralo divnom suradnjom. Neki su imali, da tako kažem, imaginativnu

vidovitost; oni su se posebno uvježbavali da vide svijet slika. A bilo je i onih

koji su preskočili svijet imaginacije; oni su se posebno uvježbavali da u svoje

duše upijaju unutarnju riječ, koja se doživljava kroz inspiraciju. I tako je

jedan mogao reći drugome što je naučio kroz svoju posebnu obuku. To je

bilo moguće u vremenima kada je postojao stupanj povjerenja među ljudima

koji je danas nemoguć - jednostavno zbog načina na koji živimo. Danas nitko

ne vjeruje drugome tako snažno, da bi slušao ono što drugi opisuje kao slike

imaginativnog svijeta, a zatim dodao ono što sam zna iz inspiracije, u dobroj

vjeri da su opisi drugoga točni. Danas se svatko želi sam u to uvjeriti. To je

legitiman način našeg vremena. Vrlo malo ljudi bi se danas zadovoljilo

jednostavnim vježbanjem imaginacije, kao što je to bila uobičajena praksa u

nekim vremenima. Stoga je za današnje vrijeme neophodno da se čovjek vodi

korak po korak kroz tri stupnja višeg znanja, ne izostavljajući ni jedno ni

drugo.

Na svim razinama nadosjetilnog znanja susrećemo se s velikim misterijama

koje su povezane s onim događajem koji nazivamo Krist-događaj, tako da

imaginativno znanje, inspiracijsko znanje i intuitivno znanje imaju mnogo,

beskrajno mnogo za reći o tom Krist-događaju.

Ako sada, polazeći s ovog gledišta, okrenemo pogled natrag na četiri

Evanđelja, možemo reći da je Evanđelje po Ivanu napisano sa stajališta

inicijata koji je u misterije svijeta bio uronjen do razine intuicije, koji tako

opisuje Krist-događaj za percepciju nadosjetilnog svijeta do razine intuicije.



9 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Ali svatko tko pomno promatra osobitosti Evanđelja po Ivanu morat će reći -

kao što ćemo vidjeti u ovom nizu predavanja - da je sve što nam se u

Ivanovu evanđelju čini posebno jasno, da je rečeno sa stajališta inspiracije i

intuicije, te da je sve što proizlazi iz slika imaginacije, s tim u usporedbi

blijedo i nejasno. Tako autora Evanđelja po Ivanu možemo nazvati -

zanemarimo li ono što je još pokupio iz imaginacije - glasnikom svega što se

odnosi na Krist-događaj koji se javlja za one koji imaju od unutarnje riječi do

intuicije. Stoga pisac Evanđelja po Ivanu u biti govori tako da otajstva

kraljevstva Kristova karakterizira unutarnjom Riječi ili Logosom. Evanđelje

po Ivanu temelji se na inspiracijski-intuitivnom uvidu.

Drugačija je situacija s ostala tri evanđelja. I nijedan drugi pisac evanđelja

nije tako jasno izrazio ono što je zapravo imao za reći kao pisac Evanđelja po

Luki.

Kratak, izvanredan prolog prethodi Evanđelju po Luki, prolog koji kaže,

zapravo, da su mnogi ljudi prije pisca Evanđelja po Luki već krenuli sa

prikupljanjem i predstavljanjem svakakvih priča koje su kružile o

događajima u Palestini, i da, kako bi to učinio preciznijim i urednijim, pisac

Evanđelja po Luki sada se obvezuje prikazati ono što - sada dolaze značajne

riječi - oni koji su od početka - kako se obično prevodi - 'bili očevici i sluge

Riječi' mogu priopćiti (Luka 1, 1-2). Dakle, pisac Evanđelja po Luki želi

priopćiti ono što imaju reći oni koji su bili očevici - bilo bi bolje da

upotrijebimo riječ 'vidjeoci' - i sluge Riječi. U smislu Evanđelja po Luki,

'vidjeoci' su oni ljudi koji imaju imaginativno znanje, koji mogu prodrijeti u

svijet slika i tamo uočiti Krist-događaj, koji su posebno osposobljeni da vide

kroz takve imaginacije, vidjeoci koji vide precizno i jasno - na tome temelji

svoje izjave pisac Lukinog evanđelja - i koji su ujedno bili 'sluge Riječi'.

Značajne riječi! On ne kaže 'posjednici' Riječi, jer to bi bili ljudi koji imaju

potpuno inspiracijsko znanje, već 'sluge' Riječi, sluge, dakle onih, koji

nemaju pristup u onoj mjeri u kojoj ga imaju u imaginaciji, ali kojima su

dostupna očitovanja svijeta inspiracije. Njima, slugama, priopćeno je ono što

se s inspiracijom opaža, to mogu proglasiti jer su im tako rekli njihovi učitelji

s inspiracijom. Oni su sluge, a ne vlasnici Riječi.

Dakle, Evanđelje po Luki vraća se na poruke onih koji u vidjeoci i putuju

svjetovima imaginacije, koji su ono što vide u svjetovima imaginacije naučili

izražavati sredstvima dostupnim čovjeku inspiracije, koji su tako postali

sluge Riječi. 

Opet imamo primjer kako su Evanđelja precizno izgovorena i kako te riječi

moramo shvatiti upravo doslovno. Sve je egzaktno i točno, u takvim

dokumentima pisanim na temelju znanosti duha, a suvremeni čovjek često

nema pojma o egzaktnosti, o točnosti s kojom su u tim dokumentima

odabrane riječi.



10 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Ali sada, kao i uvijek kada takva razmatranja vodimo s antropozofskog

gledišta, moramo se također sjetiti, da za znanost duha, Evanđelja nisu

izvori znanja u pravom smislu riječi. Činjenica da je nešto zapisano u

Evanđeljima, ne bi to nužno učinila istinom, za nekoga tko striktno stoji na

temelju znanosti duha. Duhovni se znanstvenik ne oslanja na pisane

dokumente, već na ono što sama duhovno znanstvena istraživanja pružaju u

njegovo vrijeme. Ono što bića duhovnog svijeta imaju za reći iniciranima i

vidovnjacima u naše vrijeme, izvor je prave znanosti duha, za inicirane i za

vidovnjake. I ti su izvori u nekim aspektima isti, u naše vrijeme kao i u

vremenima koja sam upravo opisao. Stoga se i danas vidovitima mogu

nazvati oni koji imaju uvid u imaginativni svijet, a iniciranima samo oni koji

se mogu uzdići do razine inspiracije i intuicije. Stoga, za ova vremena, iskaz

vidovnjaka, ne mora se podudarati s onim od inicijata.

Ono što susrećemo u Evanđelju po Ivanu, moglo se temeljiti samo na

istraživanju inicijata koji je bio u stanju uzdići se do inspiracijskog i

intuitivnog znanja. Ono što susrećemo u drugim evanđeljima, moglo se

temeljiti na porukama imaginativnih, vidovitih ljudi koji još nisu bili

sposobni sami se uzdići u svijet inspiracije i intuicije. Dakle, ako se strogo

držimo današnje razlike, Evanđelje po Ivanu temelji se na inicijaciji; ostala

tri evanđelja, posebno Lukino evanđelje, čak i prema samom piscu, temelje

se na vidovitosti. I budući da se osobito temelji na vidovitosti, jer je pozvano

u pomoć sve što i najvještiji vidovnjak može vidjeti, nudi nam točnu sliku

onoga što se u Evanđelju po Ivanu može prikazati samo u blijedim slikama.

Kako bih još jasnije istaknuo razliku, želio bih reći sljedeće.

Pretpostavimo - što danas teško da je slučaj - da je osoba inicirana, pa joj je

otvoren svijet inspiracije i intuicije, ali da nije vidovita, pa stoga nije mogla

percipirati svijet imaginacije. Takva se osoba susreće s drugom osobom koja

možda uopće nije inicirana, ali kojoj je kroz neke okolnosti otvoren svijet

imaginacije, tako da može vidjeti cijelo polje imaginacije. Osoba ove druge

vrste mogla bi priopćiti prvome mnogo toga što ovaj ne vidi, što možda prije

može objasniti inspiracijom, ali što sam ne može vidjeti jer mu nedostaje

vidovitosti. Ljudi koji su vidoviti a da nisu inicirani, danas su vrlo brojni;

suprotno jedva da je slučaj. Ipak, može se dogoditi da neka inicirana osoba

ima dar vidovitosti, ali u određenom slučaju, iz nekog razloga ne može vidjeti

imaginaciju. Tada bi mu vidovita osoba mogla reći mnoge stvari koje su mu

još nepoznate.

Uvijek se mora striktno naglašavati, da se antropozofija ili znanost duha ne

temelji ni na čemu drugome nego na izvorima inicijata, odnosno da niti

Evanđelje po Ivanu niti ostala Evanđelja nisu izvori njezina znanja. Ono što

se danas može istraživati bez povijesnog dokumenta, izvor je za

antropozofsko znanje. Ali onda pristupamo dokumentima i tražimo ono, što

duhovno istraživanje danas može pronaći, i uspoređujemo s dokumentima.



11 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Ono što duhovno istraživanje danas može pronaći bez dokumenta o Krist-

događaju - može pronaći u bilo kojem trenutku - ponovno nalazimo na

veličanstven način u Evanđelju po Ivanu. I zato je to tako vrijedan tekst, jer

nam pokazuje da je u vrijeme kada je napisan, postojao netko tko je pisao na

isti način na koji danas može pisati netko tko je iniciran u duhovni svijet.

Takoreći, isti glas koji se danas čuje, dolazi nam iz dubine stoljeća.

Sličan je slučaj i s drugim evanđeljima, kao i s Evanđeljem po Luki. Nisu

nam slike koje nam opisuje pisac Evanđelja po Luki izvor spoznaje viših

svjetova, već je za nas izvor, ono što nam daje uzdizanje u sam nadosjetilni

svijet. A kada govorimo o Krist-događaju, izvor za nas je i onaj veliki prikaz

slika i imaginacija koje se pojavljuju kada usmjerimo svoj pogled na ono što

stoji na početku naše ere. A ono što nam se predstavlja, uspoređujemo sa

slikama i imaginacijama, koje nam opisuje Evanđelje po Luki. A ovaj ciklus

predavanja, ima za cilj pokazati kako se slike imaginacije, koje ljudi danas

dobivaju, mogu usporediti s opisima s kojima se suočavamo u Evanđelju po

Luki. 

Istina je da za duhovno istraživanje, kada se proširi na događaje iz prošlosti,

postoji samo jedan izvor. Taj izvor ne leži u vanjskim dokumentima. Ni

kamenje koje vadimo iz zemlje, ni dokumenti koji se čuvaju u arhivima, ni

ono što su povjesničari, nadahnuti ili nenadahnuti, napisali, nije izvor

znanosti duha. Izvor za naše duhovno istraživanje, je ono što možemo

pročitati u neprolaznoj kronici, u Akaša kronici. Moguće je znati što se

dogodilo bez ikakvog vanjskog dokumenta.

Dakle, današnji čovjek može birati dva načina za dobivanje podataka o

prošlosti. On može uzeti vanjske dokumente ako želi saznati nešto o

vanjskim događajima, povijesne dokumente, ili, ako želi naučiti nešto o

duhovnim okolnostima, pogleda vjerske dokumente. Ili se može upitati: što

kažu oni ljudi koji su svojim duhovnim očima otvorili onu neprolaznu

kroniku koju nazivamo Akaša kronika, taj veliki plato u kojem je

neprolaznim zapisom, zapisano sve što se ikada dogodilo u razvoju svijeta,

Zemlje i čovječanstva?

Čovjek koji se uzdiže u nadosjetilne svjetove, postupno uči čitati ovu

kroniku. Ona nije običan zapis. Zamislite pred vašim duhovnim okom, tijek

događaja kako su se odvijali. Zamislite cara Augusta i sva njegova djela kako

vam se kao u magli pojavljuju pred očima. Sve što se nekad dogodilo, pred

vašim je okom. Tako to stoji pred duhovnim istraživačem, i on to svaki čas

može ponovno doživjeti. Ne trebaju mu nikakvi vanjski dokazi. Dovoljno je

samo usmjeriti svoj pogled na određenu točku svijeta ili ljudske povijesti, i

događaji koji su se zbili, pojavit će se pred njegovim očima u duhovnoj slici.

Na taj način duhovni pogled može lutati kroz prošla vremena. Ono što tamo

vidi, zabilježeno je kao rezultat duhovnog istraživanja.



12 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Što se tada dogodilo, u vremenima kada počinje naš kalendar? Ono što se

tamo dogodilo, može se vidjeti duhovnim okom, i može usporediti s onim što

nam, naprimjer, govori Evanđelje po Luki. Tada duhovni istraživač
prepoznaje da su u to vrijeme postojali takvi vidovnjaci koji su također vidjeli

što je bilo u prošlosti; i možemo usporediti, kako se ono što nam oni mogu

reći kao svoju sadašnjost, odnosi prema onome što mi možemo vidjeti kada

pogledamo natrag u Akaša zapis.

Uvijek moramo imati na umu da ne crpimo iz dokumenata, nego da crpimo

iz samog duhovnog istraživanja, i da u dokumentima iznova tražimo ono što

je izvučeno iz duhovnog istraživanja. To povećava vrijednost dokumenata, i

omogućuje nam da na temelju vlastitog istraživanja odlučimo o istinitosti

onoga što sadrže. Na taj način oni pred nama rastu kao izraz istine, jer

istinu i samo možemo prepoznati. Ne može se izraziti nešto što je upravo

opisano, a da se istovremeno ne istakne, da ovo čitanje Akaša zapisa nije

tako jednostavno kao, naprimjer, promatranje događaja u fizičkom svijetu.

Želio bih se poslužiti posebnim primjerom, kako bih ilustrirao gdje leže

određene poteškoće pri čitanju Akaša zapisa. Želio bih to ilustrirati na

primjeru samog čovjeka.

Iz elementarne antropozofije znamo da se čovjek sastoji od fizičkog tijela,

eterskog tijela, astralnog tijela i 'Ja'. Onog trenutka kada se čovjeka više ne

promatra samo na fizičkom planu, nego se uspinje u duhovni svijet, tada

počinju poteškoće. Kada čovjeka imate ispred sebe, pred sobom imate

jedinstvo; tu imate njegovo fizičko tijelo, njegovo etersko tijelo, njegovo

astralno tijelo i njegovo 'Ja'. Ako čovjeka promatrate dok je budan, sve vidite

u jednoj cjelini. Onog trenutka, kada čovjeka više ne promatrate dok je

budan, nego kada se, da bi ga se promatralo, morate uzdići u više svjetove,

gdje taj uspon postaje nužan, odmah počinju poteškoće. Ako se, naprimjer,

noću, kada želimo vidjeti cijelog čovjeka, uzdignemo u svijet imaginacije

kako bismo vidjeli, naprimjer, astralno tijelo - jer ono je izvan fizičkog tijela -

tada smo čovjeka podijelili na dva odvojena dijela.

Ovo što sada opisujem, doista će se dogoditi samo u najrjeđim slučajevima,

jer je promatranje ljudi još uvijek relativno lako; ali možete dobiti predodžbu

o poteškoćama. Zamislite da netko uđe u prostoriju u kojoj spava više ljudi.

Ako ima sposobnost vidovitosti, vidi fizička tijela i eterska tijela kako leže u

krevetima; onda, kada postane vidovit, vidi astralna tijela. Ali ovaj svijet

astralnog je svijet propusnosti. Tamo gore u astralnom svijetu, astralna tijela

prolaze jedna kroz drugo. Čak i ako obučenom vidovnjaku to neće biti lako

shvatiti, ipak bi se moglo dogoditi da, kada pogleda cijelu skupinu ljudi koji

tamo spavaju, lako može pobrkati koje astralno tijelo pripada kojem fizičkom

tijelu dolje. Rekao sam da nije lako da se to dogodi, jer ovakvo viđenje

relativno spada u najniže stupnjeve, i jer je osoba dobro pripremljena kako

da pravi razliku u takvom slučaju. Ali ako se u višim svjetovima ne



13 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

razmatraju ljudi, nego druga duhovna bića, tada poteškoće postaju prilično

velike. Da, za čovjeka su prilično velike, ako ga se promatra ne kao

sadašnjeg čovjeka, nego u cijelom njegovom biću dok prolazi kroz

inkarnacije.

Dakle, ako pogledate osobu koja je sada živa, pitate se: gdje je bilo njegovo

'Ja' u prethodnoj inkarnaciji? - tako da do njegove prethodne inkarnacije

morate proći kroz svijet devahana. Morate moći odrediti koje je 'Ja' uvijek

pripadalo prethodnim inkarnacijama te osobe. Morate biti u stanju držati

zajedno kontinuirano 'Ja', i različite razine ovdje dolje na Zemlji na

kompliciran način. Vrlo je lako moguća greška, vrlo je lako pogriješiti ako se

traži boravište 'Ja' u prethodnim tijelima. Dakle, kada se netko uspinje u

više svjetove, nije lako držati zajedno sve što osobnosti pripada, zajedno s

onim što je zabilježeno u Akaša zapisima kao njene prethodne inkarnacije.

Pretpostavimo da je netko dobio sljedeći zadatak. Ispred sebe bi imao osobu,

recimo Hansa Müllera. Kao vidovnjak ili inicirana osoba on pita: tko su

fizički preci ovog Hans Müllera? Pretpostavimo da su svi vanjski fizički

dokumenti izgubljeni i da se možemo osloniti samo na Akaša zapis. Stoga je

morao potražiti fizičke pretke, morao je pokušati odrediti oca, majku, djeda i

tako dalje, iz Akaša zapisa, kako bi vidio kako se fizičko tijelo razvilo u

fizičkoj lozi. Ali onda bi se moglo postaviti pitanje: koje su bile prethodne

inkarnacije ove osobe? Mora krenuti potpuno drugačijim putem od onog

kojim dolazi do fizičkih predaka čovjeka. Morat će se vratiti mnogo, mnogo

vremena ako želi doći do ranijih inkarnacija 'Ja'. Tu već imate dvije struje.

Niti je fizičko tijelo, kakvo stoji pred nama, potpuno nova kreacija, jer potječe

od predaka u fizičkoj liniji nasljeđa, niti je 'Ja' potpuno nova kreacija, jer je

povezan s ranijim inkarnacijama.

Ali ono što se odnosi na fizičko tijelo i 'Ja', također se odnosi na srednje

članove, etersko tijelo i astralno tijelo. Većina vas će znati da etersko tijelo

nije potpuno nova kreacija, već da je možda slijedilo neki put kroz

najrazličitije oblike. Rekao sam vam kako se etersko tijelo Zaratustre,

ponovno pojavilo u eterskom tijelu Mojsija - to je isto etersko tijelo. Ako

bismo ispitali Mojsijeve fizičke pretke, dobili bismo jednu liniju. Kad bi se

ispitali preci Mojsijeva eterskog tijela, našla bi se drugačija linija: tu bi došli

do eterskog tijela Zaratustre i do drugih eterskih tijela.

Baš kao što treba slijediti potpuno različite struje za fizičko tijelo nego za

etersko tijelo, isto vrijedi i za astralno tijelo. Iz svakog člana ljudske prirode,

možemo doći u različite struje. Dakle, možemo reći: etersko tijelo je eterska

reinkarnacija eterskog tijela koje je bilo u potpuno drugoj individualnosti,

uopće ne u istoj u kojoj je 'Ja' prethodno bilo utjelovljeno. A isto možemo reći

i za astralno tijelo.



14 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Kada se uspinjemo u više svjetove da ispitamo čovjeka u smislu njegovih

ranijih članova, sve pojedinačne struje se razilaze. Jedno nas vodi u ovom,

drugo u onom smjeru, i u duhovnom svijetu dolazimo do vrlo složenih

procesa. Ako netko želi potpuno razumjeti čovjeka sa stajališta duhovnog

istraživanja, ne smije ga opisati samo kao potomka njegovih predaka, ne

samo da svoje etersko tijelo izvodi od ovog ili onog bića, ili svoje astralno

tijelo od ovog ili onoga bića, već u potpunosti mora opisati kako su sva ova

četiri člana prošla svoj put dok se sada nisu ujedinila u ovo biće. Ne možete

učiniti samo jedno. Naprimjer, može se pratiti put koji je imalo etersko tijelo,

i doći do važnih spoznaja. Druga osoba može slijediti put astralnog tijela.

Jedan može o eterskom tijelu, drugi može staviti veći naglasak na astralno

tijelo i dati svoje opise u skladu s tim. Onome tko i sam ne promatra sve ono

što vidoviti ljudi govore o nekom biću, biti će mu svejedno kaže li se ovo ili

ono; činit će mu se kao da se uvijek iznova opisuje ista stvar. Za njega će

onaj koji opisuje samo fizičku osobnost reći isto što i onaj koji opisuje

etersko tijelo; uvijek će vjerovati da se opisuje Hansa Müllera.

Sve ovo vam sada može dati sliku složenosti okolnosti, s kojima se

suočavamo kada želimo opisati prirodu bilo kojeg fenomena u svijetu - bio to

čovjek ili bilo koje drugo biće - sa stajališta vidovitih istraživanja ili

istraživanja iniciranih. Ono što sam upravo rekao, morao sam reći; jer iz

ovoga možete vidjeti, da samo najopsežnije istraživanje Akaša zapisa, koje

ide u svim smjerovima, može dovesti bilo koji entitet jasno pred naše

duhovno oko.

Biće koje stoji pred nama, također u smislu u kojem ga opisuje Ivanovo

evanđelje, koje pred nama stoji s 'Ja' - bez obzira da li prije ili poslije Ivanova

krštenja, oslovljavamo li ga kao Isusa iz Nazareta prije krštenja, ili kao Krista

nakon Ivanova krštenja - on pred nama stoji s 'Ja', s astralnim tijelom, s

eterskim tijelom i s fizičkim tijelom. Potpuno ih možemo opisati sa stajališta

Akaša zapisa, samo ako slijedimo staze kojima su ta četiri člana tadanjeg

bića Krista Isusa išla u razvoju čovječanstva. Tek tada ih možemo ispravno

razumjeti. Ovdje se radi o potpuno razumijevanju podataka o Krist događaju

sa stajališta suvremenog duhovnog istraživanja, gdje se mora rasvijetliti ono

što se čini proturječnim u četiri evanđelja.

Često sam isticao zašto današnje čisto materijalističko istraživanje ne može

vidjeti visoku vrijednost, istinitu vrijednost Evanđelja po Ivanu: jer ne može

shvatiti da viši inicijat vidi drugačije, dublje od ostalih. Između ostala tri

evanđelja, sinoptička, oni kojima se Ivanovo evanđelje ne sviđa pokušavaju

stvoriti nekakav sklad. Međutim, bit će teško postići sklad ako se uzmu u

obzir samo vanjski materijalni događaji. Jer ono što će za nas biti od

posebne važnosti na sutrašnjem predavanju, razmatranje života Isusa iz

Nazareta prije njegova krštenja od Ivana, opisali su nam dvojica evanđelista,

pisac Evanđelja po Mateju i pisac Evanđelja po Luki; i s vanjskog



15 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

materijalističkog gledišta ovdje postoje razlike, koje ni na koji način ne

podliježu onome što se mora pretpostaviti kao razlike između ostala tri

Evanđelja i Evanđelja po Ivanu.

Uzmimo činjenice. Pisac Evanđelja po Mateju opisuje da je rođenje kreatora

kršćanstva unaprijed najavljeno, da se to rođenje događa, da dolaze magovi s

istoka koji su vidjeli zvijezdu, da ih je zvijezda dovela do mjesta gdje se rodio

Spasitelj. Dalje opisuje kako to privlači Herodovu pozornost i kako, da bi

izbjegli Herodovu akciju, koja se sastoji u pokolju djece u Betlehemu,

Spasiteljevi roditelji s djetetom bježe u Egipat. Kad je Herod umro, Josipu,

Isusovom ocu, rečeno je da se može vratiti, a on se iz straha od Herodova

nasljednika ne vraća u Betlehem, već odlazi u Nazaret. - Danas ću se

suzdržati od najave Krstitelja. Međutim, želio bih istaknuti da ako

usporedimo Evanđelje po Luki i Evanđelje po Mateju, navještaj Isusa iz

Nazareta odvija se sasvim različito u dva evanđelja: jednom je to Josipu,

drugi put Mariji.

Zatim iz Evanđelja po Luki vidimo kako su roditelji Isusa iz Nazareta prvotno

živjeli u Nazaretu, a zatim su jednom prilikom otišli u Betlehem, naime na

popis stanovništva. Dok su bili tamo, Isus se rodi. Zatim, nakon osam dana,

dolazi do obrezivanja - ništa o bijegu u Egipat - i nakon nekog vremena,

nedugo zatim, dijete se prikazuje u hramu. Vidimo da se prinosi žrtva, što je

uobičajeno, i da se nakon toga, roditelji s djetetom vraćaju u Nazaret i tamo

žive. A onda nam je ispričana izvanredna priča, priča o tome kako je

dvanaestogodišnji Isus, tijekom posjeta koji su njegovi roditelji učinili

Jeruzalemu, ostao u hramu, kako su ga tražili, kako ga onda ponovno

nalaze u hramu među onima koji tumače Pismo, kako im se tamo čini kao

vješt u tumačenju Pisma, kako se u krugu pismoznanaca čini inteligentnim i

mudrim. Zatim ide priča kako dijete opet vode kući i kako ono odrasta; a o

njemu ništa posebno ne čujemo do Ivanova krštenja.

Ovdje imamo dvije priče o Isusu iz Nazareta prije Kristova uznesenja. Onaj

tko ih želi pomiriti, mora se prije svega zapitati, kako može pomiriti priču da

su odmah nakon Isusova rođenja roditelji, Josip i Marija, ponukani da s

djetetom pobjegnu u Egipat i potom se opet vrate, prema uobičajenom

materijalističkom gledištu, s prikazanjem u hramu po Luki.

Tu ćemo vidjeti, da će nam se ono što nam se čini kao potpuna kontradikcija

za fizičko poimanje, pokazati kao istina u svijetlu duhovnog istraživanja.

Obje su istinite, iako se čini da proturječe jedna drugoj u fizičkom svijetu.

Upravo su tri sinoptička evanđelja, Evanđelja po Mateju, Marku i Luki,

trebala ljude prisiliti da usvoje duhovno razumijevanje činjenica ljudskih

događaja. Jer ljudi bi trebali shvatiti da se ništa ne postiže, ako se ne

razmišlja o prividnim proturječjima u takvim dokumentima ili se govori o

'pjesničkoj' slobodi kada se ne može proći kroz stvarnost.



16 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Ovoga puta imat ćemo priliku govoriti o nečemu o čemu nam Evanđelje po

Ivanu nije dalo priliku govoriti detaljnije, a to su događaji koji su se zbili

prije Ivanova krštenja, prije nego što je biće Krista ušlo u tri tijela Isusa iz

Nazareta. A mnoge važne zagonetke o naravi kršćanstva razriješiti ćemo

slušajući - iz istraživanja Akaša zapisa - kakva je bila narav Isusa iz

Nazareta prije nego što je Krist uzeo njegova tri tijela.

Sutra ćemo započeti ispitivanjem prirode i života Isusa iz Nazareta iz Akaša

zapisa, a zatim se zapitati: kako se ono što možemo znati iz ovog izvora, o

pravoj prirodi Isusa iz Nazareta, može usporediti, s onim što je opisano u

Evanđelju po Luki, kao ono što dolazi od onih koji su u to vrijeme 'vidjeoci' ili

'sluge Riječi', Logosa?



17 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 DRUGO PREDAVANJE

Basel, 16. rujna 1909.

Kroz različita razdoblja kršćanskog razvoja, Ivanovo evanđelje uvijek je bio

dokument koji je ostavljao najdublji dojam na sve one koji su tražili posebnu

dubinu, unutarnje uranjanje u kršćansku struju svijeta. Stoga je ovo

Ivanovo evanđelje bilo dokument svih kršćanskih mistika koji su nastojali

živjeti ono što je predstavljano u Ivanovom evanđelju u osobnosti i biću

Krista Isusa.

Kroz stoljeća, kršćanski ljudi pristupali su Lukinom evanđelju na donekle

drugačiji način. Gledano iz drugačije perspektive, to u biti odgovara onome

što smo već jučer nagovijestili o razlici između Ivanovog evanđelja i Lukinog

evanđelja. Dok je Ivanovo evanđelje, u određenom smislu, bilo dokument za

mistike, Lukino evanđelje uvijek je bilo svojevrsna poučna knjiga za širu

javnost, za one koji su se, moglo bi se reći u određenom smislu, mogli uzdići

iz jednostavnosti i izravnosti svojih srca u sferu kršćanskog osjećaja. Kao

poučna knjiga, Lukino evanđelje opstalo je kroz stoljeća. Za sve one

opterećene patnjom i boli, ono je uvijek bilo izvor unutarnje utjehe. Jer u

ovom evanđelju toliko se toga proglašava o velikom Tješitelju, velikom

Dobročinitelju čovječanstva, Spasitelju opterećenih i potlačenih. Knjiga kojoj

su posebno posvetili pozornost oni koji su se nastojali prožeti kršćanskom

ljubavlju bilo je Evanđelje po Luki, jer se više nego u bilo kojem drugom

kršćanskom dokumentu, u ovom Evanđelju po Luki otkriva moć i prodorna

sila ljubavi. I oni koji su na bilo koji način bili svjesni - i to se u osnovi može

odnositi na sve ljude - da su opteretili svoja srca nekim grijehom, uvijek su

nalazili pouku, utjehu i uzdizanje opterećene duše kada su gledali u Lukino

evanđelje i njegovo naviještanje te mogli sebi reći: Krist Isus pojavio se ne

samo za pravednike, već i za grešnike; sjedio je za stolom s grešnicima i

carinicima. Dok Ivanovo evanđelje zahtijeva mnogo pripreme da bi djelovalo

na čovjeka, za Lukino evanđelje se može reći da nijedan um nije toliko nizak,

toliko nezreo da ne može u potpunosti upiti svu toplinu koja proizlazi iz

Lukinog evanđelja.

Dakle, Lukino evanđelje oduvijek je bila knjiga za širu javnost, ona koja je

mogla poučiti čak i djetinjasti um. Sve što je ostalo dječje u ljudskoj duši, od

najranijih životnih faza do najstarijih, oduvijek je osjećalo privlačnost prema

Lukinom evanđelju. I prije svega, ono gdje su kršćanske istine bile slikovito

prikazane, ono što je umjetnost preuzela od kršćanskih istina kao svoju

temu - mnogo je doista proizašlo i iz drugih evanđelja - ali ono što je uvijek iz

umjetnosti najsnažnije govorilo ljudskim srcima, iz slikarstva, nalazimo

izraženo u Lukinom evanđelju i odatle se ulijeva u umjetnost. Svi duboki



18 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

odnosi između Krista Isusa i Ivana Krstitelja, koji su tako često nalazili

slikovni prikaz, imaju svoj izvor u ovoj neprolaznoj knjizi, Evanđelju po Luki.

Svatko tko ovaj dokument promatra iz ove perspektive, otkrit će da je, od

početka do kraja, uronjen, takoreći, u načela ljubavi, suosjećanja,

jednostavnosti, čak, do određene mjere, djetinjastosti. A gdje je drugdje ta

djetinjastost izražena tako toplo nego u dječjoj priči Isusa iz Nazareta, koju

nam je ispričao pisac Evanđelja po Luki! Zašto je to bilo tako, postat će nam

jasno kako postupno budemo dublje ulazili u ovu izvanrednu knjigu.

Danas će biti potrebno reći nekoliko stvari koje se u početku mogu činiti

proturječnima onima koji su od mene čuli druga predavanja na ovu temu ili

druge cikluse. Ali samo pričekajte objašnjenja sljedećih nekoliko dana, i tada

će se činiti da su u skladu s onim što ste do sada čuli od mene o Kristu

Isusu i Isusu iz Nazareta. Ne može se odjednom predstaviti cijeli složeni

opseg istine, i danas će biti potrebno istaknuti aspekt kršćanskih istina koji

će se činiti proturječnim onom dijelu istine koji sam vam do sada uspio tu i

tamo izraziti. - Odabran će biti takav put da se razviju pojedinačne struje

istine, a zatim će se pokazati kako su potpuno u skladu i suglasju. Naravno,

u raznim ciklusima, posebno budući da je početna točka do sada - namjerno

- uzeta iz Evanđelja po Ivanu, mogao sam ukazati samo na dio istine. Taj dio

stoga ostaje istina; to ćemo vidjeti u nadolazećim danima. Danas je naš
zadatak razmotriti dio kršćanske istine koji je većini vas nepoznat.

U Lukinom evanđelju, predivan odlomak nam govori da pastirima u polju,

anđeo koji im se ukazuje javlja da se rodio 'Spasitelj svijeta'. A zatim se

spominje da nakon što je ovaj anđeo to objavio, 'nebeske vojske' (Luka 2,13)

dolaze ovom anđelu. Zato zamislite sliku ovih pastira koji gledaju gore i vide

nešto poput 'otvorenog neba' i bića duhovnog svijeta koja se šire pred njima

u moćnim slikama. Što se najavljuje pastirima?

Ono što im se najavljuje odjeveno je u monumentalne riječi, riječi koje su

izgovarane kroz cijelu evoluciju čovječanstva i koje su postale božićni stih

kršćanskog razvoja. Riječi odjekuju pastirima, koje bi, ispravno prevedene,

glasile otprilike ovako:

"Objavljuju se božanska bića odozgo [Slava Bogu na visini, nap.pr.], i na Zemlji

mir ljudima dobre volje".(Luka 2,14)

'Slava', kako se obično prevodi, potpuno je pogrešan prijevod. Trebao bi

glasiti onako kako sam upravo rekao. I kontrast treba oštro naglasiti: ono

što pastiri vide jest objava duhovnih bića odozgo, i to se događa upravo u

ovom trenutku kako bi mir mogao ući u ljudska srca ispunjena dobrom

voljom.

U osnovi, kao što ćemo vidjeti, mnoge misterije kršćanstva leže u ovim

riječima, ako se ispravno shvate. Bit će potreban određeni napor da se



19 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

osvijetle ove paradigmatske riječi. Ono što je prije svega potrebno jest da

pokušamo razmotriti izvještaje koje čovjekovo vidovito osjetilo prima iz Akaša

kronike. Važno je prvo otvorenim okom duha pogledati doba u kojem se Krist

Isus pojavljuje za ljude, a zatim se zapitati: kako se ono što je tada ušlo u

evoluciju Zemlje duhovno pojavljuje kada to pratimo u cijelom povijesnom

razvoju, kada se pitamo: odakle je to došlo?

U to vrijeme, u ljudski razvoj je dotjecalo nešto što se činilo kao stjecište

duhovnih struja iz najrazličitijih smjerova. U najrazličitijim dijelovima

Zemlje, tijekom vremena su se pojavili najrazličitiji svjetonazori. Sve što se

pojavilo u raznim regijama Zemlje, u to se vrijeme slilo u Palestini i na neki

način pronašlo izraz u tim događajima u Palestini, tako da se možemo

zapitati: kamo vode struje koje vidimo kako se slijevaju u središnju točku u

palestinskim događajima?

Već smo jučer naznačili da Lukino evanđelje pruža ono što nazivamo

imaginativnom spoznajom i da se ta imaginativna spoznaja stječe putem

slika. U onome što je upravo predstavljeno predstavljena nam je slika: slika

otkrivenja duhovnih bića odozgo koja se pojavljuju iznad pastira, slika

duhovnog bića, anđela, a zatim i mnoštva anđela. Stoga moramo postaviti

pitanje: kako vidovito ljudsko biće, koje je također inicirano u misterije

postojanja, gleda na ovu sliku, koju može ponovno stvoriti u bilo kojem

trenutku gledajući natrag u Akaša kroniku? Što se to predstavilo pastirima?

Što je sadržano u ovom mnoštvu anđela i odakle dolazi?

Jedna od velikih duhovnih struja koja je tekla kroz ljudski razvoj, struja koja

se postupno uzdizala sve više, tako da je u vrijeme palestinskih događaja

mogla sjati na Zemlju samo s duhovnih visina, otkriva se u ovoj slici. Ako

započnemo - sada kroz dešifriranje Akaša kronike - s ovim mnoštvom anđela

koji su se pojavili pastirima, vraćeni smo jednoj od najvećih duhovnih struja

u ljudskom razvoju, koja se, moglo bi se reći, posljednji put proširila kao

budizam prije pojave Krista Isusa na Zemlji, nekoliko stoljeća ranije. Koliko

god vam to čudno zvučalo, onaj tko prati put unatrag kroz Akaša kroniku,

od te objave dane pastirima do prethodnih vremena čovječanstva, vođen je

do onoga što je bilo 'prosvjetljenje' velikog Bude. Ono što je sjalo pred

ljudima u Indiji, što je tamo nekad pokretalo duhove i srca kao religija

suosjećanja i ljubavi, kao veliki svjetonazor, i što i danas pruža duhovnu

hranu velikom dijelu čovječanstva, ponovno se pojavilo u objavi pastira. Jer i

to se trebalo ulijevati u objavu u Palestini. Ono što nam je prvi put rečeno u

Evanđelju po Luki može se razumjeti samo ako - opet iz perspektive duhovno

znanstvenog istraživanja - pogledamo što je Buda bio čovječanstvu i što je

Budino otkrivenje zapravo postiglo tijekom ljudskog razvoja. Sljedeće nam

mora biti jasno.

Kad se Buda pojavio na Dalekom istoku pet ili šest stoljeća prije naše ere, u

njemu se pojavila individualnost koja se mnogo puta reinkarnirala i koja je



20 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

kroz svoje brojne inkarnacije napredovala do visoke razine razvoja. Buda je

mogao postati ono što je bio, samo zato što je u svojim prethodnim

inkarnacijama već postigao visoku, visoku razinu razvoja u najvišem smislu

te riječi. Razina razvoja bića u kozmosu koju je Buda postigao naziva se, u

orijentalnom smislu, 'Bodhisattva'. Priroda Bodhisattvi već je bila

raspravljana - barem s nekim od vas - iz različitih perspektiva. U ciklusu

'Duhovne hijerarhije i njihov odraz u fizičkom svijetu', Düsseldorf, travanj

1909, pokazao sam kako se Bodhisattve odnose prema cjelokupnom

kozmičkom razvoju; u Münchenu, u ciklusu predavanja 'Orijent u svijetlu

Okcidenta' u kolovozu 1909, mogao sam to istaknuti iz drugačije

perspektive. Danas će priroda Bodhisattvi biti ispitana iz još jedne

perspektive. Postupno ćete pronaći sklad između ovih pojedinačnih istina.

Onaj tko je postao Buda prvo je morao biti Bodhisattva. Bodhisattva je stoga

bila prethodna faza individualnog razvoja prema biti Buda. Sada razmotrimo

prirodu Bodhisattvi iz perspektive čovjekove evolucije. Možemo je razumjeti

samo ako evoluciju ispitamo iz perspektive znanosti duha.

Ono što ljudi mogu učiniti u nekom vremenu, ono koje sposobnosti razviju,

nije oduvijek postojalo. To je samo kratkovidna perspektiva, nesposobna

vidjeti dalje od vlastitog doba, vjerovati da su iste sposobnosti koje ljudi

danas posjeduju već bile prisutne u pretpovijesno doba. Ljudske

sposobnosti, ono što ljudi mogu postići, znati i učiniti, mijenja se od doba do

doba. Danas su ljudske sposobnosti toliko razvijene da ljudi mogu, takoreći,

prepoznati ovo ili ono vlastitim razumom, da s pravom mogu reći: ja

percipiram ovu ili onu istinu svojim razumijevanjem, svojim razumom; mogu

prepoznati što je moralno i nemoralno, što je logično ili nelogično u

određenom pogledu. Ali čovjek bi pogriješio kad bi vjerovao da su te

sposobnosti, razlikovanja logičnog od nelogičnog ili moralnog od nemoralnog,

oduvijek bile inherentne ljudskoj prirodi. One su tek došle, razvile se

postupno. Ono što je čovjek danas sposoban postići vlastitim

sposobnostima, morao je naučiti - poput djeteta od oca i majke ili svog

učitelja - od bića koja su, iako su također utjelovljena među ljudskim

bićima, bila više razvijena kroz svoje duhovne sposobnosti, i koja su u

misterijima, mogla komunicirati s duhovnim bićima koja su bila iznad njih, s

božanskim duhovnim bićima.

Takve osobe, koje su doista bile utjelovljene u fizičkom tijelu, ali su bile

sposobne komunicirati s višim, ne fizički utjelovljenim individualnostima,

oduvijek su postojale. Naprimjer, prije nego što su ljudi, postigli dar logičkog

razmišljanja, putem kojeg i sami danas mogu logički razmišljati, morali su

slušati određene učitelje. Ti učitelji nisu mogli logički razmišljati kroz

određene sposobnosti razvijene u fizičkom tijelu, već samo kroz svoju

povezanost s božanskim duhovnim bićima u višim oblastima u misterijima.

Takvi učitelji, koji su podučavali logiku i moral iz objava koje su primili iz



21 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

viših svjetova, postojali su prije nego što su sami ljudi, po svojoj prirodi na

Zemlji, bili sposobni logički razmišljati ili otkrivati moral. Određena

kategorija takvih bića, koja su doista utjelovljena u fizičkom tijelu, ali koja

komuniciraju s božanskim duhovnim bićima kako bi ono što od njih nauče

mogli prenijeti ljudima, su Bodhisattve. Oni su stoga bića utjelovljena u

ljudskom tijelu, čije se sposobnosti protežu do zajedništva s božanskim

duhovnim bićima.

I prije nego što je Buda postao 'Buda', bio je Bodhisattva, odnosno pojedinac

koji je mogao komunicirati s višim, božanskim duhovnim bićima u

misterijima. Jedno takvo biće, kao Bodhisattva, jednom je primilo određenu

misiju, specifičan zadatak u višem svijetu, u davnim vremenima razvoja

Zemlje, i ostaje predano toj misiji.

Ako ovo primijenimo na Budu, moramo reći: kao Bodhisattva, imao je

specifičan zadatak. Kad je Zemlja još bila u ranijim fazama razvoja, prije

atlantskog i lemurijskog razdoblja, biće koje se utjelovilo kao Buda u šestom

stoljeću prije Krista dobilo je specifičan zadatak. Taj je zadatak ostao isti.

Kroz sva vremena morao je raditi iz epohe u epohu, uvijek prenoseći

zemljinom razvoju onoliko koliko je Zemlja mogla apsorbirati snagom svog

bića. Za svako takvo biće - to jest, za svakog Bodhisattvu - postoji vrijeme

kada, takoreći, s misijom koju je primio u praiskonskim vremenima, doseže

određenu točku gdje ono što je mogao izliti u čovječanstvo odozgo, može

postati vlastita sposobnost ljudi. Jer ono što je sada ljudska sposobnost,

prije je bila sposobnost božanskih duhovnih bića, a Bodhisattve su to

spustile čovječanstvu s duhovnih visina. Takav duhovni misionar tako

doseže točku u kojoj može sebi reći: ispunio sam svoju misiju; ljudima je

sada dano ono što je bilo pripremano kroz mnoga, mnoga stoljeća. Došavši

do takve točke, Bodhisattva može postati Buda. To jest, dolazi trenutak u

vremenu kada se, kao biće s misijom koju smo upravo okarakterizirali, više

ne treba utjeloviti u fizičkom ljudskom tijelu, kada se posljednji put utjelovi

u takvom fizičkom tijelu i zatim se više ne treba utjeloviti kao takvo biće s

misijom. Za Budu je takva točka u vremenu došla. Ono što je prije radio,

stalno ga je iznova vodilo na Zemlju. Ali u vrijeme kada je bio prosvijetljen

kao Buda, za njega se dogodila konačna inkarnacija kao Bodhisattve. Ušao

je u ljudsko tijelo, koje je do visokog stupnja razvilo sposobnosti koje su se

prije morale podučavati odozgo, i koje su sada postupno trebale postati

njegove vlastite ljudske sposobnosti.

Ako je takav Bodhisattva, kroz svoj raniji razvoj, postigao takvo savršenstvo

u ljudskom tijelu da može razviti kvalitete povezane s misijom Bodhisattve,

tada se više ne treba inkarnirati. Tada lebdi u duhovnim oblastima,

promičući i vodeći poslove ljudi, te odatle utječe na ljude. A ljudska bića tada

imaju zadatak dalje razvijati ono što im je ranije dotjecalo s nebeskih visina i

sebi reći: sada se moramo razvijati na takav način da razvijemo one



22 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

sposobnosti koje po prvi put u potpunosti vidimo ostvarene u onoj

inkarnaciji postignute kroz sposobnosti Bodhisattve i koje su se pojavile u

Budi. I kako se biće koje je funkcioniralo kao Bodhisattva kroz epohe

pojavljuje kao ljudsko biće, čak i kao potpuno individualno ljudsko biće, gdje

je sve što je prije teklo s nebeskih visina apsorbirano u ljudsku prirodu,

kako bi se u jednom ljudskom biću pokazalo što je Bodhisattva sposoban, to

biće je 'Buda'. Buda je to također pokazao. Da se Bodhisattva ranije povukao

iz svoje misije, čovječanstvo više ne bi moglo imati koristi od blagoslova onih

sposobnosti koje su im dotjecale s visina. Ali nakon što je razvoj napredovao

do točke u kojoj su te sposobnosti mogle biti prisutne u jednom biću na

Zemlji, stvoren je i potencijal klice da ih čovječanstvo u budućnosti razvije u

sebi. Dakle, individualnost koja se prethodno razvila kao Bodhisattva, i koja

nije, sve dok je bila Bodhisattva, u potpunosti ušla u ljudski oblik, već je

dosezala nebeske visine, potpuno se povlači u ljudsko biće, tako da je u

potpunosti obuhvaćena ovom inkarnacijom. Ali onda se ponovno povlači. Jer

sada - s ovom inkarnacijom kao Bude - čovječanstvu je dan određeni

kvantum otkrivenja koja će se sada nastaviti razvijati unutar samog

čovječanstva. Stoga, nakon što postane Buda, biće Bodhisattve može se

povući sa Zemlje do određenih duhovnih visina, može tamo ostati i može

nastaviti poslove ljudi voditi odatle, gdje ga samo određena sposobnost

vidovitosti može percipirati.

Koji je bio zadatak te divne, moćne, velike individualnosti koju u

svakodnevnom životu nazivaju Budom? Ako zaista želimo razumjeti zadatak,

misiju ovog Bude u smislu istinske ezoterije, moramo reći sljedeće. Sva

kognitivna sposobnost ljudi razvijala se postupno. Više smo puta istaknuli

kako je u atlantskom razdoblju veliki dio čovječanstva bio sposoban vidovito

zaviriti u duhovne svjetove, a rekli smo da su određeni ostaci drevne

vidovitosti još uvijek postojali u post atlantskom razdoblju. Kad bismo se iz

atlantskog razdoblja spustili u drevno indijsko, drevno perzijsko, egipatsko

kaldejsko, pa čak i u grčko latinsko razdoblje, pronašli bismo brojne ljude,

daleko više nego se to danas može sanjati, koji su posjedovali nasljeđe te

drevne vidovitosti, kojima je astralna razina bila otvorena, koji su zavirivali u

skrivene dubine egzistencije. Čak i u grčko-latinskom razdoblju, viđenje

čovjekova eterskog tijela bilo je sasvim uobičajeno za veliki dio čovječanstva,

posebno glave okružene tim eterskim oblakom, koji se, međutim, postupno,

potpuno sakrio unutar glave.

Ali čovječanstvo se moralo uzdići od tog znanja koje je postupno cijelo

postalo osjetilno znanje, do znanja stečenog putem vanjskih osjetila i putem

duhovnih sposobnosti usmjerenih prema vanjskim osjetilima. Čovječanstvo

se moralo postupno, takoreći, potpuno izvući iz duhovnog svijeta i ući u

puko osjetilno promatranje, u racionalno, logičko razmišljanje. Čovječanstvo

se postupno moralo uzdići do ovog nevidovitog znanja, jer je bilo potrebno



23 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

proći kroz njega kako bi se u budućnosti ponovno postigla vidovitost, ali

tada sjedinjeno s onim što se steklo putem osjetilnog i intelektualnog znanja.

U ovom vremenu živimo u sadašnjosti. Osvrćemo se na prošlost u kojoj je

čovječanstvo bilo vidovito i gledamo u budućnost u kojoj će ljudi ponovno

biti vidoviti. U međuvremenu, međutim, većina ljudi ovisi o onome što

percipiraju svojim osjetilima i shvaćaju svojim intelektom i razumom.

Svakako postoji određena razina osjetilne percepcije te intelektualnog i

racionalnog znanja. Međutim, postoje stupnjevi znanja. Jedna osoba, u

određenoj inkarnaciji svoje zemaljske egzistencije, živi na način da malo

razumije što je moral, da razvija malo suosjećanja za svoje bližnje: nazivamo

je osobom na niskoj moralnoj razini. Ili druga živi na način da su joj

intelektualne moći slabo razvijene: nazivamo je osobom na niskoj

intelektualnoj razini. Znamo, međutim, da se te intelektualne moći spoznaje

mogu uzdići na visoku razinu. Od osobe koja je malo moralna i

intelektualna, do osobe koju nazivamo 'moralnim genijem' u Fichteovom

smislu, koja se razvila do najviše moralne imaginacije, imamo sve moguće

međufaze; i znamo da se do ove visine ljudskog savršenstva za sadašnjost,

možemo razviti bez vidovitosti, samo kroz usavršavanje moći dostupnih

običnim ljudima. Ove stupnjeve čovječanstvo je moralo dosegnuti tijelom

evolucije Zemlje. Ono što čovječanstvo danas već do određene mjere

prepoznaje kroz vlastitu inteligenciju, a također i ono što postiže kroz

vlastitu moralnu snagu, naime, da treba imati suosjećanja za patnju i bol

drugih, nešto je što primitivni čovjek nije mogao postići sam. Danas se može

reći da se zdravi moralni osjećaj čovjeka već uzdiže do ovog uvida, čak i bez

vidovitosti, a ljudi će se sve više uzdizati do uvida da je suosjećanje najviša

vrlina i da čovječanstvo ne može napredovati bez ljubavi. Može se reći:

čovjekov smisao za moral to danas može prepoznati i to će nastaviti rasti. Ali

treba se osvrnuti na vremena kada je smisao za moral bio takav da to sam

nije mogao prepoznati.

Bila su vremena, kada ljudi nikako nisu mogli shvatiti sami, da suosjećanje i

ljubav mogu biti dio najvišeg razvoja ljudske duše. Stoga su se duhovna

bića, poput Bodhisattvi, morala utjeloviti u ljudskom obliku. Primala su

objave iz viših svjetova o aktivnoj moći suosjećanja i aktivnoj moći ljubavi, te

su ljudima mogli reći kako bi se trebali ponašati sa suosjećanjem i ljubavi,

jer ljudi još nisu bili dovoljno zreli da to sami shvate. Ono što ljudi danas

sami prepoznaju kao uzvišenu vrlinu suosjećanja i ljubavi, do koje se uzdiže

moralni smisao, moralo se podučavati s nebeskih visina, kroz epohe i epohe.

A učitelj ljubavi i suosjećanja u tim vremenima, kada ljudi sami još nisu

posjedovali uvid u prirodu suosjećanja i ljubavi, bio je Bodhisattva koji se

kasnije posljednji put utjelovio u Gautama Budi.

Dakle, Buda je prethodno bio Bodhisattva, učitelj ljubavi i suosjećanja i

svega što je s njima povezano. Ostao je takav kroz te karakterizirane epohe u



24 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

kojima su ljudi još uvijek bili po prirodi vidoviti do određene mjere.

Utjelovljivao se kao Bodhisattva u takvim vidovitim ljudskim tijelima. A kada

se zatim utjelovio kao Buda i vidovito zavirio u te ranije inkarnacije - od

inkarnacije do inkarnacije - mogao je opisati kako se nutrina duše osjećala

kada je provirila u dubine egzistencije skrivene iza osjetilnih pojava. Tu

sposobnost je posjedovao u svojim ranijim inkarnacijama, i s tom

sposobnošću je rođen u Sakya lozi, iz koje je došao Gautamin otac,

Suddhodana. U vrijeme kada se Gautama Buddha rodio, još je uvijek bio

Bodhisattva. To jest, pojavio se kao biće u koje se razvio u svojim

prethodnim inkarnacijama. Onaj koji se obično naziva Budom rođen je preko

svog oca, Suddhodane, i majke, Mayadevi, kao Bodhisattva. Ali budući da je

rođen kao Bodhisattva, već kao dijete je posjedovao visok stupanj vidovitosti.

Mogao je zaviriti u dubine egzistencije.

Mora nam biti jasno, da je tijekom ljudskog razvoja uvid u dubine

egzistencije, poprimao sasvim posebne oblike. Misija razvoja ljudi na Zemlji

bila je postupno dopustiti da se dar stare, prigušene vidovitosti, povuče; i

ono što je ostalo kao nasljeđe te stare vidovitosti, stoga nisu bili najbolji

dijelovi te vidovitosti. Ti najbolji dijelovi su prvi izgubljeni. Ono što je ostalo,

bio je u mnogim slučajevima, nizak uvid u astralni svijet; to je upravo bio

uvid u one demonske sile koje, kroz porive i strasti, vuku ljudska bića u nižu

sferu. Kroz inicijaciju, doista možemo zaviriti u duhovni svijet i vidjeti sile i

bića povezana s najljepšim mislima i osjećajima ljudi; ali također vidimo one

duhovne moći koje leže iza divljih strasti, iza divlje osjetilnosti, i proždirućeg

egoizma. Ono što je u širem krugu sačuvano za čovječanstvo - ne među

iniciranima, već među većinom ljudi - upravo je vizija tih divljih demonskih

sila koje leže iza niskih ljudskih strasti. Svatko tko uopće može zaviriti u

duhovni svijet, naravno, može sve to i sam vidjeti. To ovisi o razvoju ljudskih

sposobnosti. Čovjek ne može postići jedno bez drugog.

Kao Bodhisattva, Buda se prirodno morao utjeloviti u ljudskom tijelu

organiziranom kako su ljudska tijela bila u to vrijeme, tijelu koje mu je dalo

sposobnost da duboko zaviri u astralne dubine egzistencije. Čak i kao dijete,

bio je sposoban vidjeti sve astralne sile koje leže u osnovi divljih, burnih

strasti, koje leže u osnovi proždiruće, pohlepne osjetilnosti. Bio je zaštićen od

viđenja vanjskog svijeta u njegovoj fizičkoj pokvarenosti, muci i boli.

Osamljen u palači, zaštićen od svega, bio je razmažen i mažen, jer su, na

temelju prevladavajućih predrasuda, ljudi vjerovali da je to dužan prema

svom statusu. Ali kroz ovu izolaciju, moć njegovog unutarnjeg pogleda

postala je još jasnija. I dok je bio pažljivo čuvan, i sve što je podsjećalo na

bolest i bol držalo se podalje od njega, u svojoj izolaciji, svoje duhovno oko

držao je otvorenim za astralne slike. Astralne slike svega što može povući

čovjeka dolje u obliku divljih strasti, vrtjele su se oko njega.



25 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Svatko s duhovnim pogledom, svatko tko je sposoban pročitati Budinu

biografiju, sačuvanu egzoterično, s istinskim ezoterizmom, osjetit će to kada

mu se kaže ono što je upravo rečeno. Jer treba naglasiti: iz egzoteričnih

izvještaja ne može se puno razumjeti, osim ako se ne prodre u ezoterične

temelje. A ono što se najmanje može razumjeti iz egzoteričnih izvještaja jest

Budin život. Mora se činiti doista čudnim kada orijentalisti i drugi koji

proučavaju Budin život otkriju da je opisano da je Buda u svojoj palači bio

okružen s 'četrdeset tisuća plesačica i osamdeset četiri tisuće žena'. Čak i

današnje knjige, koje se mogu kupiti za nekoliko pfeninga, to bilježe; ali

primjećuje se da pisci nisu nešto zapanjeni haremom od četrdeset tisuća

plesačica i osamdeset četiri tisuće žena. Što to znači? Ljudi ne znaju, da se

ovo odnosi na stvari koje je Buda doživio kroz astralni pogled, što se može

izliti samo u ljudsko srce: kako od djetinjstva nadalje nije doživio patnju i bol

koja se događala vani u fizičkom svijetu ljudi, jer je od početka bio zaštićen

od toga, već je sve to vidio kao duhovne aktivnosti u duhovnom svijetu. Vidio

je to jer je rođen u tijelu kakvo se moglo roditi od tada, i od samog početka

bio je zaštićen, ojačan i uzdignut iznad svih strašnih iluzija koje su ga

okruživale, jer se u svojim prethodnim inkarnacijama uzdigao do visine

Bodhisattve. Ali budući da je živio kao individualnost Bodhisattve u ovoj

inkarnaciji, bio je potaknut vidjeti ono na što je upućivala svaka pojedinačna

slika ovog astralnog svijeta, kako ga je okruživala u palači. Svaka

pojedinačna slika, takoreći, poticala ga je da vidi svijet, da napusti svoj

zatvor, da tako kažem. To je bila pokretačka snaga u njegovoj duši. Jer kao

Bodhisattva, u njemu je živjela uzvišena duhovna moć. Upravo ta duhovna

moć koja je živjela u njemu, bila je povezana s misijom podučavanja

čovječanstva punoj snazi suosjećanja i ljubavi, i svemu što je s njima

povezano. Da bi to učinio, on je sam morao upoznati ljude u svijetu; morao

ih je vidjeti u svijetu gdje bi mogli iskusiti učenje o suosjećanju i ljubavi,

upravo u moralnom smislu. Morao je upoznati ljude u fizičkom svijetu.

Morao se uzdići od Bodhisattve do Bude, čovjeka među ljudima. To je mogao

učiniti samo ako se okrene od svih sposobnosti koje su mu ostale iz

prethodnih inkarnacija, ako izađe na fizičku razinu živjeti među ljudima na

način da unutar ljudi predstavlja model, ideal, uzor za razvoj tih jedinstvenih

kvaliteta.

Da bi od Bodhisattve postao Buda u ovom smislu, prirodno su nužne

međufaze razvoja. To se ne događa preko noći. Bio je prisiljen izaći iz

kraljevske palače. I izvještaj nam govori da je, jednom kada je 'pobjegao' iz

svog zatvora u palači, takoreći, vani pronašao starca, sijedog čovjeka. Do

tada je bio okružen samo slikama mladosti; bio je naveden da vjeruje da

postoji samo živahna snaga mladosti. Sada je u sijedom čovjeku spoznao ono

što se na fizičkoj razini manifestira kao starost. Zatim je upoznao bolesnu

osobu, i zatim je upoznao leš - to jest, smrt na fizičkoj razini. Sve se to



26 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

pojavilo pred njegovom dušom, sada kada je mogao istinski promišljati

fizičku razinu.

Vrlo karakteristično za ono što Buda zapravo jest, jest legenda, koja je ovdje

opet istinitija od bilo koje vanjske znanosti: dok je napuštao kraljevsku

palaču, tjerao ga je konj koji je bio toliko ožalošćen činjenicom da je sada

želio napustiti sve u čemu se rodio, da je umro od tuga i zatim je kao

duhovno biće prenesen u duhovni svijet. Ova slika izražava duboku istinu.

Danas bih bio previše dug da detaljno objašnjavam zašto se konj koristi za

predstavljanje ljudske duhovne moći. Samo podsjećam na Platona, koji

govori o konju kojeg drži za uzde kada želi upotrijebiti sliku za određene

ljudske sposobnosti koje su još uvijek dane odozgo, a koje nisu razvijene

unutar ljudskog bića. Kada Buda napusti kraljevstvu palaču, ostavlja za

sobom sposobnosti koje se nisu razvile iz same duše. Ostavlja ih u duhovnim

svjetovima iz kojih su ga oduvijek vodile. To je naznačeno konjem koji umire

od tuga kada ga napusti, a zatim je prenesen u duhovni svijet.

Ali samo postupno, Buda može postati ono što je trebao postati u svojoj

posljednjoj inkarnaciji na Zemlji. Prvo mora naučiti na fizičkoj razini ono što

je, kao Bodhisattva, naučio samo kroz duhovnu kontemplaciju. Tamo prvo

susreće dva učitelja. Jedan je predstavnik drevnog indijskog svjetonazora

poznatog kao Sankhya filozofija, a drugi je predstavnik filozofije joge. Buda

upoznaje ovo dvoje i udubljuje se u ono što mu oni nude. Živi u tome. Jer

bez obzira koliko je neko visoko biće, prvo mora pronaći put u vanjski svijet,

u ono što je čovječanstvo postiglo. Čak i ako Bodhisattva to može brže

naučiti, ipak mora naučiti. Bodhisattva, koji je živio oko pet ili šest stoljeća

prije naše ere, da se rodio danas - dakle, kada djeca uče u školama - prvo bi

morao uhvatiti korak s onim što se u međuvremenu dogodilo na Zemlji, dok

je živio u visinama neba. Dakle, i Buda je morao naučiti što se dogodilo od

njegove posljednje inkarnacije.

I od jednog učitelja je naučio filozofiju Sankhye, a filozofiju Yoge od drugog.

Tamo je uspio steći svoj prvi uvid u svjetonazore koji su mnogima u to

vrijeme rješavali zagonetke života, i uspio je naučiti kako je to za dušu koja

dopusti tim svjetonazorima da rade na njoj.

U filozofiji Sankhye uspio je upiti suptilni, logički filozofski pogled na svijet.

Ali što se u njega više uranjao, to ga je manje zadovoljavao. Na kraju je

postao kao ispreden, bez vitalnosti. Osjećao je da resurse za ono što je morao

učiniti mora crpiti negdje drugdje nego što je ova filozofija Sankhya.

Druga je bila filozofija joge Patanjalija, koja je tražila vezu s božanskim kroz

određene unutarnje duševne procese. Stoga se i on uronio u filozofiju joge,

upio je, i učinio dijelom svog bića. Ali i ona ga je ostavila nezadovoljnim, jer

je shvatio da je to nešto što se prenosilo iz davnina; a ljudima su trebale

različite sposobnosti; morali su u sebi postići moralni razvoj. Nakon što je



27 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Buda ispitao filozofiju joge u vlastitoj duši, vidio je da ona ne može biti izvor

za njegovu misiju u to vrijeme.

Tada je došao u društvo petorice pustinjaka. Oni su tajne egzistencije

nastojali dosegnuti kroz najstrožu samodisciplinu, kroz poricanje i odricanje.

Buda je također pokušao taj put, ali je zaključio da to ne može biti izvor za

njegovu misiju u ovom trenutku. Neko je vrijeme podnosio sva odricanja i

umrtvljenja koja su podnosili redovnici. Postio je poput njih kako bi uklonio

pohlepu iz života i time prizvao dublje moći koje se pojavljuju upravo kada je

tijelo oslabljeno postom, a koje tada brzo vode iz dubina čovjekova tijela u

duhovni svijet. Ali upravo zato što je Buda dosegao svoj stupanj razvoja,

prepoznao je uzaludnost ovog umrtvljivanja, odricanja i posta. Budući da je

bio Bodhisattva, kroz svoj razvoj u prethodnim inkarnacijama, uspio je

dovesti ovo ljudsko tijelo tog vremena do najviše razine razvoja koju je

ljudsko biće u to vrijeme moglo postići. Stoga je Buda i mogao iskusiti ono

što čovjek mora iskusiti kada korača ovim putem do duhovnih visina.

Svatko tko napreduje do određene razine Sankhya ili Yoga filozofije, a da nije

razvio ono što je Buda prethodno iskusio, svatko tko se želi uzdići do čistih

visina božanskog duha kroz logičko razmišljanje, a da prethodno nije

postigao moral u Budinom smislu, suočava se s iskušenjem koje je Buda

iskusio, a koje nam se pokazuje kao iskušenje demona Mara. Tada osoba

dolazi do točke u kojoj prevladavaju svi demoni ponosa, taštine i ambicije.

Buda je to naučio. Lik Mare, taštine i ambicije, stajao je pred njim. Ali

budući da je bio na toj visokoj razini Bodhisattve, prepoznao ga je i bio je

imun na njega. I znao je kako si reći: ako se ljudi nastave dalje razvijati

starim putem, bez novog poticaja u učenju o suosjećanju i ljubavi, bez

primanja ovog samoodrživog moralnog smisla, onda, budući da nisu svi

Bodhisattve, moraju podleći ovom demonu Mari, koji u njihove duše ulijeva

svakakve sile ponosa i taštine. To je ono što je Buda iskusio u sebi dok je

istraživao filozofije Sankhye i Yoge, do njihovih konačnih zaključaka.

Ali onda, kad je bio s redovnicima, imao je još jedno iskustvo. Tamo je

svjedočio demonu kako uzima drugi oblik, onaj koji je karakteriziran time

što ljudima pokazuje svakakva vanjska fizička posjedovanja, takoreći,

'carstvo svijeta i njegovu slavu', kako bi ih odvratio od duhovnog svijeta.

Buda je iskusio da čovjek pada u ovo iskušenje na putu poniženja, upravo

kada se suočio s demonom Marom i on mu rekao: 'Nemoj biti u iskušenju da

napustiš sve što si imao kao kraljev sin; vrati se u kraljevsku palaču!'. Drugi

bi podlegao onome što mu je otkriveno, ali Buda je dovoljno napredovao da

prozre zavodnika. Mogao je iskusiti što bi zadesilo čovječanstvo ako nastavi

živjeti kao prije, i pokuša se uzdići u duhovno carstvo samo postom i

gladovanjem. On sam je bio imun na to i stoga je mogao ukazati ljudima na

veliku opasnost do koje bi došlo ako bi ljudi, bez jakog temelja u vlastitom



28 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

moralnom smislu, pokušali prodrijeti u duhovni svijet isključivo postom i

vanjskim sredstvima.

Dakle, Buda je, kao Bodhisattva, napredovao do te dvije granične točke

ljudskog razvoja koje bi čovjek, upravo zato što nije Bodhisattva, trebao u

potpunosti izbjegavati. Prevedeno na obični ljudski jezik, možemo reći:

najviše znanje je slava, najviše znanje je ljepota, ali tom znanju pristupite

čistim srcem, plemenitim umom, pročišćenim duhom, inače će vas svladati

vrag arogancije, taštine i ambicije. - A drugo učenje je: ne pokušavajte ući u

duhovni svijet ni na koji vanjski način, kroz odricanje ili post, prije nego što

ste na odgovarajući način pročistili svoj moralni smisao, inače će vam se

zavodnik približiti s druge strane. - To su dva učenja, koja nas u naše

vrijeme obasjavaju od Bude. Dakle, Buda, dok je još bio Bodhisattva, govori

nam što je eminentni dio njegove misije. Jer donijeti ovaj moralni smisao

ljudima u vrijeme kada ljudi još nisu bili sposobni razviti ga iz svojih srca,

uvijek je bila njegova misija. Stoga je, kada je prepoznao opasnost asketizma

za ljude, napustio pet pustinjaka, i otišao tamo gdje je, u unutarnjoj

kontemplaciji, primjerenoj našem vremenu, u onim sposobnostima ljudske

prirode koje se mogu razviti bez stare vidovitosti, bez onoga što je predano

kao nasljeđe iz ranijih vremena, mogao postići najviše što će čovječanstvo

ikada moći postići upravo kroz te sposobnosti.

Pod Bodhi drvetom, u dvadeset devetoj godini svoj života, nakon što je Buda

napustio put jednostranog asketizma, sinule su mu velike istine koje se

pojavljuju u sedam dana kontemplacije, istine koje se pojavljuju kada u

tihoj, unutarnjoj kontemplaciji traži ono što mu mogu pružiti njegove

sadašnje ljudske sposobnosti. Tada je shvatio velika učenja koja je

podučavao u takozvane Četiri istine, i veliko učenje suosjećanja i ljubavi koje

je podučavao u Osmostrukom putu. S tim Budinim učenjima morat ćemo se

pozabaviti kasnije. Danas ćemo se zadovoljiti jednostavnom izjavom da su ta

učenja parafraza moralnog značenja najčišćeg učenja suosjećanja i ljubavi.

Pojavila su se u ono vrijeme kada se, pod Bodhi drvetom, indijski

Bodhisattva transformirao iz Bodhisattve u Budu. U to vrijeme, učenja

suosjećanja i ljubavi su se prvi put pojavila u čovječanstvu kao jedinstvena

ljudska sposobnost, i od tada su ta učenja suosjećanja i ljubavi ljudi mogli

razviti iz sebe. To je bitno. Stoga je Buda neposredno prije smrti rekao svojim

bliskim učenicima: "Ne tugujte što vas Učitelj napušta. Ostavljam vam nešto.

Ostavljam vam zakon mudrosti i zakon discipline; oni će vam u budućnosti

zamijeniti Učitelja." - To ne znači ništa drugo nego: do sada vas je

Bodhisattva učio onome što je u tome izraženo; sada, nakon što je postigao

svoju inkarnaciju na Zemlji, može se povući. Jer će čovječanstvo u svoje srce

usaditi ono što ga je prethodno naučio Bodhisattva i moći će to razviti iz

vlastitog srca kao religiju suosjećanja i ljubavi. - To se dogodilo kada je u

drevnoj Indiji Bodhisattva postao Buda kroz sedam dana unutarnje



29 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

kontemplacije. To je ono što je mogao podučavati, u različitim oblicima,

učenike oko sebe. Oblicima u koje je to uokvirio, bavit ćemo se kasnije.

Danas se moramo osvrnuti na ono što se dogodilo šest stoljeća prije naše

ere, jer ako ne bismo pratili razvoj od događaja u Palestini do propovijedi u

Benaresu koristeći Akaša kroniku, ne bismo razumjeli put kršćanstva, a

prije svega, ne bismo razumjeli onoga koji je tako eminentno opisao taj put:

pisca Evanđelja po Luki. Budući da je Bodhisattva postao Buda, više se nije

trebao vraćati na Zemlju; od tada je bio duhovno biće, lebdeći u duhovnim

svjetovima i odatle sposoban intervenirati u svemu što se događa na Zemlji. I

dok se pripremao najvažniji događaj na Zemlji, a pastiri bili na polju, pojavila

im se individualnost s duhovnih visina i najavila ono što je upravo opisano u

Evanđelju po Luki: I 'nebeske vojske' dođoše anđelu. Tko je to bio?

Ono što se ovdje na slici suočilo s pastirima bio je preobraženi Buda,

Bodhisattva iz davnih vremena, biće u svom duhovnom obliku koje je

tisućljećima ljudima nosilo poruku ljubavi i suosjećanja. Sada, nakon što je

završio svoju posljednju inkarnaciju na Zemlji, vinuo se u duhovne visine i

ukazao se pastirima u nebeskim visinama uz anđela koji im je predvidio

događaj u Palestini.

To nas uči duhovno istraživanje. Pokazuje nam preobraženog Bodhisattvu iz

davnih vremena, kako lebdi iznad pastira. Da, dogodilo se ovako - to nas uči

Akaša istraživanje - da se u Palestini, u 'Davidovu gradu', rodilo dijete

roditeljima koji su potjecali iz svećeničke loze Davidove kuće. Ovo dijete - ovo

izričito spominjem - rođeno roditeljima koji su, barem prema ocu, potjecali iz

svećeničke loze Davidove kuće, ovo dijete bilo je predodređeno da od rođenja

bude osvijetljeno i osnaženo onim što je Buda mogao zračiti nakon što je

uzdignut do duhovnih visina. Tako, s pastirima gledamo u jasle u kojima se

rodio Isus iz Nazareta, kako ga obično zovu; gledamo i od početka vidimo

aureolu iznad dojenčeta, i znamo da je u toj slici izražena moć Bodhisattve,

koji je postao Buda, moć koja je tekla čovječanstvu i koja je sada na

čovječanstvo djelovala iz duhovnih visina, i napravila svoje najveće djelo

kada je zasjala na betlehemskom djetetu, tako da je ono moglo na

odgovarajući način zauzeti svoje mjesto u razvoju čovječanstva.

U to vrijeme, kada se ova individualnost, koja je sada svom snagom zračila iz

duhovnih visina na ovo dijete Davidovih roditelja, rodila u drevnoj Indiji - to

jest, kada se Buda rodio kao Bodhisattva, jedan mudrac je ugledao punu

moć onoga što smo danas opisali. I ono što je prvo ugledao u duhovnim

svjetovima potaknulo je mudraca - njegovo ime bilo je Asita - da uđe u

kraljevsku palaču i potraži Bodhisattva dijete. Kada je ugledao dijete,

predvidio je njegovu moćnu misiju kao Bude. Na očev užas, Asita je

predvidio da dijete neće vladati očevim kraljevstvom, već da će postati Buda.

Ali tada je počeo plakati; a kada su ga pitali čeka li dijete neka nesreća, Asita

je odgovorio: "Ne! Plačem jer sam toliko star da neću doživjeti dan kada će



30 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

ovaj spasitelj, Bodhisattva, hodati Zemljom kao Buda!" Asita nije doživio da

vidi Bidhisattvu kako postaje Buda, pa je njegov plač bio potpuno opravdan

iz njegove tadašnje perspektive. - Taj Asita, koji je Bodhisattvu vidio samo

kao dijete u Suddhodaninoj palači, ponovno se rodio kao osoba opisana u

Lukinom evanđelju kao Simeon na 'Predstavljanju u hramu' (Luka 2,25-35).

Simeon, kaže Lukino evanđelje, bio je 'nadahnut duhom' kada mu je dijete

dovedeno. To je bio isti čovjek koji je, kao Asita, nekoć plakao jer više nije

mogao doživjeti kako Bodhisattva postaje Buda, u svojoj prethodnoj

inkarnaciji. Sada mu je bila sudbina da iskusi daljnji stupanj razvoja ove

individualnosti. I budući da je u to vrijeme bio 'nadahnut duhom', mogao je

vidjeti aureolu preobraženog Bodhisattve iznad malog Isusa iz Davidove loze

na prikazu djeteta u hramu. Tada je rekao sebi: sada više ne moraš plakati;

ono što tada nisi vidio, sada vidiš, sada vidiš svog Spasitelja preobraženog

nad ovim malim djetetom: "Gospodine, pusti svog slugu da umre u miru".



31 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 TREĆE PREDAVANJE

Basel, 17. rujna 1909.

Svatko tko dopusti da Lukino Evanđelje djeluje na njega, isprava će moći

samo oćutiti, osjetiti, sve što je u njemu sadržano. Ali moći će naslutiti da iz

ovog lukinog Evanđelja prema njemu struje uistinu veliki, moćni duhovni

svjetovi. I nakon onoga što smo jučer čuli, izgledat će nam razumljivim da je

to tako. Jer smo vidjeli da nam duhovno istraživanje pokazuje kako se

budistički svjetonazor, sa svime što je nudio čovječanstvu, ulio u Lukino

Evanđelje. Moglo bi se sa sigurnošću reći: to je budizam, ono što iz Lukinog

Evanđelja struji prema čovječanstvu. Ali taj budizam, iz ovog dokumenta

struji u vrlo jedinstvenom obliku. Struji na takav način, da je, kao što smo

naznačili, u obliku u kojem je sadržan u njemu, razumljiv i

najjednostavnijem, najnaivnijem umu.

Kao što smo već shvatili iz jučerašnjih promišljanja, a što će nam danas

postati posebno jasno, budizam kao takav, onakav kakav je ušao u svijet kao

učenja velikog Bude, svjetonazor je koji mogu razumjeti samo oni koji su se

vinuli do određenih uzvišenih ideja, do čistih eterskih visina duha. A

razumijevanje samog budizma zahtijeva mnogo pripreme. Evanđelje po Luki

sadrži pravu duhovnu supstancu na takav način da može, na određeni

način, utjecati na svaki um koji je naučio dopustiti da najnužnije ljudske

predodžbe i koncepti teku u njegovo srce. Zašto je to tako, postat će nam

jasno kada proniknemo u misterij Evanđelja po Luki. Ali ne samo da nam iz

Evanđelja po Luki struje duhovna dostignuća budizma, već nam struje u još
uzvišenijem obliku, kao da su uzdignuta na još višu razinu nego što su je

imala kada su dana čovječanstvu u dalekoj Indiji gotovo šest stotina godina

prije naše ere. Samo par primjera pomoći će nam da shvatimo u čemu se

sastoji to uzdizanje budizma.

Jučer smo budizam nazvali najčišćim učenjem suosjećanja i ljubavi. I doista,

s te točke u svijetu gdje je Buda djelovao, evanđelje ljubavi i suosjećanja

struji svim bićima na Zemlji. Evanđelje ljubavi, evanđelje suosjećanja,

pojavljuje nam se živo u pravom, istinskom budizmu, kada njegovo toplo

srce suosjeća sa svom patnjom koju susreće u vanjskom svijetu, u svim

živim bićima. Tu nam se prije svega, pojavljuje budistička ljubav, budističko

suosjećanje, u najpunijem smislu te riječi. Ali vidimo da nam iz Lukinog

evanđelja dolazi nešto što je čak i više od ovog sveobuhvatnog suosjećanja,

od ove sveobuhvatne ljubavi. Ono što nam ovdje dolazi do nas, mogli bismo

opisati kao transformaciju suosjećanja i ljubavi u djelo potrebno duši.

Budist želi suosjećanje u najeminentnijem smislu te riječi; onaj tko živi

prema duhu Lukinog evanđelja, želi razviti angažiranu ljubav. Budist može

suosjećati s bolesnima; poziv na aktivnu intervenciju i činjenje onoga što se



32 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

može za ozdravljenje, nešto je što nalazimo u Lukinom evanđelju. Razumjeti

sve što oživljava ljudsku dušu, nešto je što čovječanstvo pronalazi u

budizmu; ne suditi, učiniti više nego se nama čini, proizlazi kao čudesan

zahtjev iz Lukinog evanđelja. Dati više nego što se prima! Ljubav, pretvorena

u djelovanje, mora nam se činiti kao uzvišenija, iako u Evanđelju po Luki

imamo najčišći, najiskreniji budizam.

Prikazati ovu stranu kršćanstva, budizam, koji je kršćanstvo uzdiglo još više,

zahtijevalo je samo srce pisca Lukinog evanđelja. Razumijevanje Krista Isusa

kao liječnika tijela i duše, bilo je najbliže što je pisac Lukinog evanđelja

mogao postići. Pronašao je tonove koji su se duboko obraćali srcu, jer je i

sam radio kao liječnik, te je zabilježio i naglasio ono što je imao reći o Kristu

Isusu iz perspektive liječnika tijela i duše. To će nam postajati sve očitije

kako budemo uranjali u dubine Lukinog evanđelja.

Ali nešto drugo nas pogađa kada se posebno usredotočimo na to kako ovo

Evanđelje po Luki, prema već iznesenom gledištu, utječe čak i na

najdjetinjastiji um. Pogađa nas činjenica da nam se uzvišeno budističko

učenje, koje samo zrela inteligencija, zrela ljudska duša, može shvatiti, u

Evanđelju po Luki čini kao pomlađeno, kao da je nanovo rođeno iz

djevičanskog izvora. Budizam nam se čini poput ploda na drvetu

čovječanstva. Kada ga ponovno vidimo u Evanđelju po Luki, čini nam se kao

mladenački cvijet, kao pomlađivanje onoga što je bilo prije. Stoga se moramo

pitati: kako je došlo do ovog pomlađivanja budizma? Ali to ćemo razumjeti

tek kada pomno promotrimo učenja samog velikog Bude, i, prije svega, s

našom antropozofskom pripremom, pred svoje duhovno oko stavimo ono što

je pokretalo Budinu dušu.

Prije svega, imajmo na umu da je Buda proizašao iz Bodhisattve, odnosno iz

uzvišenog bića koje je moglo zaviriti u misterije egzistencije. Budući da je

Buda bio Bodhisattva, sudjelovao je u svemu što se događalo u ljudskom

razvoju kroz davna vremena. Kada se čovječanstvo pojavilo u post

atlantskom razdoblju kako bi uspostavilo prvu post atlantsku kulturnu

evoluciju i kasnije je nastavilo, Buda je već bio tamo kao Bodhisattva,

prenoseći čovječanstvu iz duhovnih svjetova ono što je jučer bilo

nagoviješteno. On je također bio tamo već u atlantsko doba, čak i u

lemursko doba. I budući da je dosegao tako visoku razinu razvoja, mogao se

postupno sjetiti svega tijekom svoje Bodhisattva egzistencije, u dvadeset

devet godina od svog posljednjeg rođenja prije nego što je postao Buda, svih

zajednica koje je prethodno iskusio prije nego što se posljednji put utjelovio

u Indiji. Mogao se osvrnuti na svoju suradnju u čovječanstvu, na svoje

postojanje u božansko duhovnim svjetovima, kako bi iz njihove sredine donio

ono što je imao ponuditi čovječanstvu. Već je jučer naznačeno, da čak i tako

visoka individualnost mora još jednom, makar i kratko, iskusiti ono što je

već naučila. Dakle, Buda također opisuje kako je tijekom svog Bodhisattva



33 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

razdoblja postupno napredovao sve dok njegova duhovna vizija, njegovo

duhovno prosvjetljenje, nije postajalo sve potpunije.

Rečeno nam je kako je to opisao svojim sljedbenicima. Rekao im je, opisujući

put kojim je njegova duša putovala, postupno se prisjećajući onoga što je

iskusila kroz stoljeća: bilo je vrijeme, redovnici, kada mi se iz duhovnog

svijeta prikazalo kao sveobuhvatan sjaj svjetlosti; ali još nisam ništa mogao

razaznati u njemu, nikakve oblike, nikakve slike; moje prosvjetljenje još nije

bilo dovoljno čisto. Tada sam počeo vidjeti ne samo svjetlost, već i

pojedinačne slike i figure unutar svjetlosti, ali još nisam mogao razaznati što

ti oblici i slike znače; moje prosvjetljenje još nije bilo dovoljno čisto. Tada

sam počeo prepoznavati da se u tim slikama i oblicima izražavaju duhovna

bića, ali još nisam mogao razaznati kojim oblastima duhovnog svijeta ta bića

pripadaju; moje prosvjetljenje još nije bilo dovoljno čisto. Tada sam naučio

prepoznati kojim različitim oblastima duhovnog svijeta ta pojedinačna bića

pripadaju, ali još nisam mogao razlučiti kojim su djelima osvojili svoje

mjesto u duhovnim oblastima i kakva su im bila stanja uma; jer moje

prosvjetljenje još nije bilo dovoljno čisto. Tada je došlo vrijeme kada sam

mogao razlučiti koja su djela smjestila ta duhovna bića u te oblasti i kakva

su im bila stanja uma; ali još nisam mogao razlučiti s kojim sam duhovnim

bićima sam živio u ranijim vremenima i kako sam s njima komunicirao, jer

moje prosvjetljenje još nije bilo dovoljno čisto. Tada je došlo vrijeme kada

sam mogao znati da sam bio s tim i tim bićima, u ovom i tom razdoblju, i da

sam s njima imao ovo ili ono; znao sam kakvi su bili moji prethodni životi:

sada je moje prosvjetljenje bilo čisto.

Time je Buda svojim sljedbenicima pokazao kako se postupno probio do

razine znanja koju je već posjedovao, ali koju svatko mora iznova steći u

svakoj inkarnaciji prema uvjetima tog doba, i koju je sada morao ponovno

steći na način koji je odgovarao njegovom potpunom silasku u fizičko

ljudsko tijelo. Ako to osjetimo, dobivamo predodžbu o značaju i veličini te

značajne individualnosti koja se tada utjelovila u kraljevom sinu iz loze

Sakya. Ono što je Buda mogao prepoznati na ovaj način, i iz onog što je

mogao vidjeti, on je također znao: ovo je svijet koji su ljudi, sa svojom

običnom percepcijom neposredne sadašnjosti i bliske budućnosti, morali

ostaviti iza sebe. Samo posvećenici, kojima je i sam Buda pripadao, mogu

zaviriti u duhovni svijet; ali za normalne ljude ta je mogućnost bila

izgubljena. Naslijeđe drevne vidovite percepcije postajalo je sve rjeđe. Budući

da Buda nije trebao govoriti samo o onome što posvećenik ima za reći, već je

prije svega imao misiju ljudima govoriti o silama koje bi trebale proizaći iz

njihove vlastite duše, nije mogao samo ukazati na rezultate svog

prosvjetljenja, već je rekao sebi: moram govoriti o onome što ljudi mogu

postići, svakako kroz viši, ali ipak kroz razvoj vlastitog unutarnjeg bića, kroz

razvoj onoga što je u ovoj epohi. Malo po malo, tijekom razvoja Zemlje, ljudi

će iz svojih duša, iz svojih srca, prepoznati sadržaj Budinog učenja kao nešto



34 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

što im govori vlastiti um, vlastito srce. Ali još će puno, puno vremena morati

proći prije nego što svi ljudi postanu dovoljno zreli da iz svojih duša iznesu,

takoreći, ono što je Buda prvi put izrazio kao čisto ljudski uvid. Jer jedno je

razviti određene sposobnosti u kasnijim vremenima, a drugo ih je prvo izvući

iz najdubljih kutaka čovjekova uma.

Razmotrimo jedan drugi primjer. Danas mladi ljudi uče pravila logičkog

mišljenja. Logičko mišljenje sada je jedna od univerzalnih ljudskih

sposobnosti koje ljudi razvijaju iznutra. Međutim, da bi se ta sposobnost prvi

put pojavila iz ljudskih grudi, bio je uključen veliku duh grčkog mislioca

Aristotela. Jedna je stvar prvo nešto izvući iz dubine ljudskog uma, a zatim

to izvući nakon što se neko vrijeme razvijalo unutar čovječanstva.

Ono što je Buda imao reći ljudima jedno je od najvećih učenja za duge epohe

koje dolaze. Stoga je također potreban veliki um Bodhisattve, tako visoko

prosvjetljenog bića, da bi se prvo utjelovio u čovjeku. Samo onaj tko je bio

prosvijetljen u najvišem smislu, mogao je prvo u svojoj duši probuditi ono

što će postupno postati dobro svih ljudi: uzvišeno učenje suosjećanja i

ljubavi i sve što je s njima povezano. Ono što je Buda imao reći, morao je

odjenuti riječima koje su ljudima u to vrijeme bile poznate, posebno

njegovim sunarodnjacima. Već smo naznačili kako su se filozofije Sankhye i

Yoge podučavale u drevnoj Indiji u Budino vrijeme. One su pružile

uobičajene izraze i koncepte; bili su uobičajeni. Takve uobičajene izraze

morao je koristiti netko tko je imao nešto novo za ponuditi; Buda je ono što

je živjelo u njegovoj duši morao odjenuti takvim uobičajenim terminima.

Istina, takve predodžbe i koncepti su tada kroz njega poprimili potpuno novi

oblik, ali ih je morao koristiti, jer sav razvoj mora teći na takav način da se

budućnost temelji na prošlosti. Tako je Buda odjenuo svoju uzvišenu

mudrost u uobičajene izraze indijskih učenja koji su se u to vrijeme obično

koristili.

Ali ipak moramo steći razumijevanje onoga što je Buda doživio kao svoje

učenje, koje će postati najdublje učenje čovječanstva, ispod Bodhi drveta

tijekom sedmodnevnog razdoblja prosvjetljenja. Pokušajmo, čak i ako samo s

približnim mislima, pred svojim dušama predstaviti što je, kao misaoni izraz

najdubljih duševnih iskustava, prošlo kroz um Bude kada je bio prosvjetljen

ispod Bodhi drveta. Tada bi on mogao reći nešto poput ovoga: u ljudskom

razvoju postojala su davna vremena kada su mnogi ljudi imali prigušenu,

zamračenu vidovitost, a postojala su još starija vremena kada su svi bili

vidoviti. Što znači biti prigušeno, zamračeno vidovit? Što znači uopće biti

vidovit? Biti vidovit znači moći koristiti organe svog eterskog tijela. Ako netko

može koristiti samo organe svog astralnog tijela, doista može ćutiti i osjećati

iznutra, doživjeti najdublje tajne iznutra, ali ih ne može vidjeti. Tek kada ono

što se doživi u astralnom tijelu ostavi svoj otisak, takoreći, u eterskom tijelu,

može se dogoditi vidovitost. Čak je i stara prigušena vidovitost nastala zato



35 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

jer je etersko tijelo, koje još nije bilo u potpunosti prodrlo u fizičko tijelo,

imalo organe koje su drevni ljudi još uvijek mogli koristiti. Što je dakle

čovječanstvo s vremenom izgubilo? Izgubilo je sposobnost korištenja organa

eterskog tijela. Postupno se moralo zadovoljiti korištenjem samo vanjskih

organa fizičkog tijela, a zatim doživljavanjem onoga što fizičko tijelo prenosi

astralnom tijelu kao misli, osjeti, osjećaji i predodžbe. Sve je to prošlo kroz

Budinu veliku dušu u to vrijeme kao izraz onoga što je doživio. Rekao je sebi:

dakle, ljudska bića su izgubila sposobnost korištenja organa svog eterskog

tijela. Oni u svojim astralnim tijelima doživljavaju ono što doživljavaju od

vanjskog svijeta, kroz instrumente svog fizičkog tijela.

Sada si je Buda mogao postaviti značajno pitanje: kada oko percipira crvenu

boju, kada uho čuje bilo koji zvuk, kada osjetilo okusa ima bilo kakav osjet

okusa, tada pod normalnim uvjetima ti osjeti prilaze čovjeku i postaju

njegove predodžbe, doživljavaju se interno u astralnom tijelu. Kad bi se

doživljavali samo na ovaj način, ne bi mogli imati ono što nazivamo bol i

patnja, kao dodatak u normalnom stanju. Kad bi se čovjek jednostavno

prepustio dojmovima vanjskog svijeta, kako to djeluje na njegova osjetila,

kako mu to izgleda u svojim bojama i svijetlu, u svojim zvukovima i tako

dalje, lutao bi svijetom bez mogućnosti da iz tih dojmova osjeti bol i patnju.

Osjetiti bol i patnju, čovjek može samo pod određenim uvjetima.

Veliki Buda je stoga istraživao uvjete pod kojima ljudi doživljavaju bol i

patnju, brigu i tugu. Kada dojmovi iz vanjskog svijeta postaju bol? I zašto to

postaju pod određenim okolnostima?

Tada je rekao sebi: ako se osvrnemo na davna vremena, vidjet ćemo kako su,

dok su ljudi hodali Zemljom u ranijim inkarnacijama, bića sa dvije strane

utjecala na unutarnju prirodu ljudi, njihova astralna tijela. Kroz odvijanje

inkarnacija kroz lemursko i atlantsko razdoblje, bića koja nazivamo

luciferskim bićima, djelovala su na ljudska bića, tako da su tijekom vremena

ljudi apsorbirali dojmove i utjecaje luciferskih bića u svoja astralna tijela. Od

atlantskog razdoblja nadalje, bića koja su bila pod vodstvom Ahrimana

nastavila su utjecati na čovjeka. Dakle, u svojim ranijim inkarnacijama,

čovjek je iskusio utjecaje dviju sila koje nazivamo luciferskim i ahrimanskim

bićima. Da ta bića nisu djelovala na čovjeka, čovjek ne bi mogao steći

slobodu, dar razlikovanja dobra i zla i slobodnu volju. Iz više perspektive,

doista je dobro što su ti utjecaji na ovaj način djelovali na čovječanstvo; ali u

određenom smislu, oni su također čovjeka s božansko duhovnih visina

spustili natrag u osjetilnu egzistenciju, dublje nego što bi se inače spustio.

Dakle, ljudi - kako bi veliki Buda mogao reći - imaju u sebi određene utjecaje

koji su u njima danas, i koji su nasljeđe utjecaja Lucifera, s jedne strane, i

Ahrimana, s druge strane. Oni su im ostali iz prethodnih inkarnacija; oni ih

nose u sebi.



36 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Kad je čovjek još mogao vidjeti u duhovni svijet pomoću svoje stare,

prigušene vidovitosti, vidio je utjecaje Lucifera i Ahrimana, i mogao je jasno

razlikovati: evo utjecaja Lucifera, evo utjecaja Ahrimana. I gledajući u

astralni svijet i opažajući luciferske i ahrimanske štetne utjecaje, mogao ih je

objasniti i zaštititi se od njih. Također je znao kako dolazi u kontakt s tim

bićima. Bilo je vrijeme - tako je rekao Buda - kada su ljudi znali izvor tih

utjecaja, koje su od davnina nosili u sebi, od utjelovljenja do utjelovljenja. Ali

sa starom vidovitošću, znanje o tim moćima je izgubljeno, a budući da su

ljudi izgubili vidovitost, postali su i neupućeni u ono što je utjecalo na

njihove duše od utjelovljenja do utjelovljenja. Prijašnje vidovito stanje

zamijenjeno je neznanjem. Tama se širi nad čovjekom. Ne može razaznati

odakle dolaze ti utjecaji Lucifera i Ahrimana, a ipak ih nosi u sebi. U sebi

nosi nešto o čemu ne zna ništa. Naravno, bilo bi glupo poricati stvarnost i

djelovanje onoga što je tamo, čak i ako se o tome ništa ne zna. Utjecaji koji

su ušli u čovjeka djeluju u njemu od inkarnacije do inkarnacije. Oni su tu, i

djeluju tijekom cijelog njegovog života; čovjek ih jednostavno nije svjestan. -

Tako je sebi rekao veliki Buda.

Kako ti utjecaji djeluju u čovjeku? Čak i ako ih čovjek ne može prepoznati,

on ih čuti, osjeća ih; u njemu postoji sila koja je izraz onoga što je živjelo od

utjelovljenja do utjelovljenja, i uzdiglo se do sadašnje egzistencije. Ono što

sile predstavljaju, čiju prirodu čovjek ne može prepoznati, jest želja za

vanjskim životom, želja za opažanjem u svijetu, žeđ za životom, čežnja za

životom. Dakle, drevni luciferski i ahrimanski utjecaji, u čovjeku djeluju kao

žeđ za egzistencijom, kao želja za egzistencijom. I ta žeđ za egzistencijom

nastavlja se iz utjelovljenja u utjelovljenje. - To je ono što je rekao veliki

Buda; samo je svojim intimnijim učenicima detaljnije objasnio o čemu se

radi.

Kako je predstavio, ono što je tako osjećao, može se razumjeti samo ako je

netko već prošao određenu pripremu kroz teozofiju. Uostalom, znamo da

kada čovjek umre, u trenutku smrti, njegovo 'Ja', njegovo astralno tijelo i

njegovo etersko tijelo napuštaju fizičko tijelo. Tada, neko vrijeme, čovjek ima

tu veliku sliku sjećanja na svoj posljednji život, s kojom je suočen kao sa

snažnom slikom. Također znamo da se glavna komponenta eterskog tijela

odbacuje poput drugog leša, a da nešto ostaje iza, poput ekstrakta, poput

esencije eterskog tijela. Čovjek taj ekstrakt nosi sa sobom kroz razdoblja

kamaloke i devahana i vraća ga u sljedeću egzistenciju. Međutim, dok je

čovjek u kamaloki, sve što je iskusio u smislu djela, sve što utječe na karmu,

za što mora stvoriti naknadu, upisano je u ovaj životni ekstrakt. Sve je to na

određeni način povezano s ovim ekstraktom iz eterskog tijela, koji se proteže

od jedne inkarnacije do sljedeće. Sve što čovjek nosi iz jedne inkarnacije u

sljedeću, sadržano je u ovom ekstraktu eterskog tijela, a čovjek to donosi sa

sobom kada ponovno uđe u egzistenciju kroz rođenje. - Orijentalna literatura

navikla je nazivati ono što mi nazivamo eterskim tijelom Linga sharira.



37 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Dakle, ono što čovjek nosi sa sobom iz inkarnacije u inkarnaciju je ekstrakt

iz Linga sharira.

Sada bi Buda mogao reći: pogledajte osobu koja se rodi. On sa sobom u

svojoj Linga sharira donosi ono što je istovario iz svojih prethodnih

inkarnacija; to je tamo upisano. U toj Linga sharira leži sve o čemu čovjek ne

zna ništa u sadašnjem ljudskom ciklusu, nad čime se širi tama neznanja, ali

što se dok čovjek ulazi u egzistenciju osjeća, kao žeđ za egzistencijom, kao

želja za životom. U onome što se naziva želja za životom, Buda je vidio sve

što proizlazi iz prethodnih inkarnacija i što čovjeka potiče na želju da uživa u

svijetu, ne samo da kao lutalica prolazi kroz svijet boja, zvukova i drugih

dojmova, već da želi ovaj svijet. To je ono što u čovjeku postoji iz prethodnih

inkarnacija kao tendencija, kao sila. Budini učenici ovu silu nazivaju

Samskara. Stoga je Buda rekao svojim bliskim učenicima: ono što je

karakteristično za sadašnjeg čovjeka jest neznanje o nečemu važnom što

postoji u njemu samom. To neznanje pretvara ono s čime bi se inače suočio

čovjek kao da potječe od luciferskih i ahrimanskih bića, i s čime bi se inače

mogao povezati, u žeđ za egzistencijom, u sile koje drijemaju u njemu,

duboko u njemu rovare iz prethodnih inkarnacija. Pod utjecajem velikog

Bude, to se nazivalo Samskara. I iz te Samskare proizlazi ono što čini

trenutno mišljenje čovjeka, i što uzrokuje da ne može objektivno misliti u

trenutnom ciklusu.

Dobro zapazite kakvu je suptilnu razliku Buda razjasnio svojim učenicima:

razliku između objektivnog mišljenja, koje se usredotočuje samo na stvar, i

mišljenja koje je pod utjecajem sila koje potječu iz Linga sharira. Razmislite

koliko tih mišljenja steknete o stvarima kao svoja; ali zapitajte se koliko tih

mišljenja steknete zato što vam se sviđaju, a koliko zato što stvari

promatrate objektivno! Sve što netko stječe kao istinu, ne zato što objektivno

misli o nečemu, već zato jer je sa sobom donio stare sklonosti iz prethodnih

inkarnacija, sve to za Budu predstavlja 'unutarnji organ mišljenja'. Taj organ

mišljenja je ukupnost onoga što osoba misli jer je imala određena iskustva u

prethodnim inkarnacijama koja su ostala kao ostaci u njenoj Linga sharira.

Dakle, Buda je vidio neku vrstu unutarnjeg organa mišljenja unutar čovjeka,

formiranog ukupnošću Samskare. A onda je rekao: samo ta misaona

supstanca od sadašnjeg čovjeka formira ono što se naziva njegova sadašnja

individualnost - u budizmu, 'ime i oblik' ili Namarupa. To je ista stvar koju

jedna druga filozofska škola naziva Ahamkara.

Buda je svojim učenicima rekao nešto slično: kada su ljudi u davna vremena

još imali vidovitost i zavirivali u svijet koji leži izvan fizičke egzistencije, svi

su, u određenom smislu, vidjeli istu stvar, jer je objektivni svijet isti za sve.

Ali kada se neznanje proširilo svijetom kao tama, svaka je osoba sa sobom

donijela individualne kvalitete koje su je razlikovale od drugih. To ju je

učinilo bićem koje se najbolje može opisati kao biće s ovim ili onim 'oblikom'



38 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

duše; svaka je imala specifično 'ime' koje ju je razlikovalo od drugih,

Ahamkara.

Sada, ono što je stvoreno u čovjeku pod utjecajem onoga što je donio sa

sobom iz prethodnih inkarnacija, što je 'ime i oblik', što je oblikovalo njegovu

individualnost, sada se formira u njemu iznutra iz Manasa i pet njegovih

osjetilnih organa, takozvanih šest organa. - Imajte na umu, Buda nije rekao:

oko se formira isključivo iznutra, već je rekao: nešto je ugrađeno u oko što je

bilo u Linga sharira i što je doneseno sa sobom iz prethodnih faza

egzistencije. Stoga, oko ne vidi čisto; ono bi svijet vanjske egzistencije vidjelo

drugačije da nije iznutra prožeto onim što ostaje iz prethodnih faza

egzistencije. Stoga, uho ne čuje čisto, već zamućeno, obojeno onim što ostaje

iz prethodnih faza egzistencije. A to uzrokuje da se želja da se vidi ovo ili

ono, da se čuje ovo ili ono, da se okusi ili percipira na ovaj ili onaj način, da

se umiješa u sve. Dakle, ono što ostaje iz prethodnih inkarnacija uvlači se u

sve kao 'želja'.

Kad se ta čežnja iz prethodnih inkarnacija ne bi uvukla - tako je rekao Buda

- čovjek bi gledao u svijet kao da je božansko biće, dopustio bi svijetu da

djeluje na njega i nikada ne bi tražio više, nikada ne bi želio više od onoga

što mu je dano. Više ne bi proširivao svoje znanje izvan onoga što su mu

dale božanske moći; ne bi pravio razliku između sebe i vanjskog svijeta, i

doživljavao bi sebe kao člana vanjskog svijeta. Jer samo na taj način čovjek

doživljava sebe kao nešto odvojeno od ostatka svijeta, jer želi više, želi imati

nešto drugačije od užitaka koje mu ostatak svijeta dobrovoljno nudi. Kroz to,

u njegovu dušu ulazi svijest da je nešto drugo od svijeta. Kad bi bio

zadovoljan onim što je u svijetu, ne bi bio drugačiji od njega. Osjećao bi da

se njegova vlastita egzistencija nastavlja u vanjskom svijetu. Nikada ne bi

znao što je ono što se naziva kontaktom s vanjskim svijetom; ne bi bio

odvojen od njega, i stoga ne bi mogao ni doći u kontakt s njim. Kroz

formiranje ovih 'šest organa' postupno je nastao 'kontakt s vanjskim

svijetom', a kroz kontakt ono što u našim životima nazivamo osjetom, a kroz

osjet 'vezanost za vanjski svijet'. Ali kroz čovjekov pokušaj da se prilijepi za

vanjski svijet, nastaju bol, patnja, briga i nevolja.

To je ono što je Buda rekao svojim učenicima o unutarnjem čovjeku, o

unutarnjem čovjeku koji je uzrok boli i patnje, tuge i brige u svijetu ljudi.

Bila je to suptilna, uzvišena teorija, ali teorija koja je proizašla izravno iz

života, jer ju je 'prosvijetljeni' shvatio kao duboku istinu o suvremenom

čovječanstvu. Njemu koji je, kao Bodhisattva tisućljećima, vodio čovječanstvo

prema učenjima suosjećanja i ljubavi, sada, kada je postao Buda, postala je

jasna prava priroda patnje u suvremenom čovječanstvu iz njezinih uzroka.

Tako je mogao vidjeti zašto ljudi pate, pa je to objasnio svojim bliskim

učenicima.



39 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

I kada je bio spreman iskusiti bit ljudske egzistencije za trenutni ciklus, sve

je to sažeo u poznatoj propovijedi kojom je započeo svoju službu kao Buda,

propovijedi u Benaresu. Tamo je na popularan način poučavao ono što je

prethodno svojim učenicima priopćio na intimniji način: tko god prepozna

uzroke ove ljudske egzistencije, zna da život, kakav jest, mora sadržavati

patnju, mora sadržavati bol. Prvo učenje koje vam moram dati je učenje o

patnji u svijetu. Drugo učenje je ono o uzrocima patnje. Koji su to uzroci

patnje? Oni leže u činjenici da se želja, žeđ za egzistencijom, uvlači u čovjeka

iz onoga što mu je ostalo od prethodnih inkarnacija. Žeđ za egzistencijom je

uzrok patnje. Treće učenje je ovo: kako se patnja uklanja iz svijeta? Naravno,

uklanja se iz svijeta uklanjanjem uzroka, gašenjem žeđi za egzistencijom, jer

ona proizlazi iz neznanja. Jer čovjek je prešao iz svog prijašnjeg vidovitog

znanja u neznanje, a to neznanje skriva duhovni svijet od njega. Neznanje je

krivo za žeđ za egzistencijom. A žeđ za egzistencijom je, pak, uzrok patnje i

boli, brige i tuge. Žeđ za egzistencijom mora nestati iz svijeta, ako bol i

patnja, tuga i briga žele nestati iz svijeta. Staro znanje je nestalo iz svijeta;

ljudi više ne mogu koristiti organe svog eterskog tijela. Ali za ljude je moguće

novo znanje, znanje koje stječu kada se potpuno urone u ono što im njihovo

astralno tijelo može dati kroz njihove najdublje moći, uz pomoć onoga što im

vanjski osjetilni organi omogućuju da promatraju u vanjskom osjetilnom

svijetu. Ali ono što je u najdubljim moćima astralnog tijela potaknuto ovim

promatranjem, dakle korištenjem fizičkog tijela, ali ne iz tog korištenja,

jedino to u prvom redu može pomoći ljudima i dati im znanje; jer im je to

znanje u početku darovano. - To je otprilike ono što je Buda rekao u svom

velikom inauguracijskom govoru.

Dakle, htio je reći, moram ljudima prenijeti znanje koje je dostižno kroz

najviši razvoj moći astralnog tijela. Stoga je Buda morao podučavati što

čovjek može postići kroz ogromno produbljivanje i uranjanje u moći

astralnog tijela. Kroz to, on postiže znanje koje je sada prikladno za njega,

koje je sada moguće za njega, ali istovremeno, znanje koje nema nikakve

veze s utjecajima prethodnih inkarnacija. Buda je ljudima htio dati takvo

znanje, koje nema nikakve veze s onim što drijema u čovjekovoj duši kao

Samskara, mračno i izloženo neznanju, znanje koje se može steći buđenjem

svih moći koje su u astralnom tijelu u jednoj inkarnaciji.

To je uzrok patnje u svijetu, rekao je Buda, da od prethodnih inkarnacija

nešto ostaje o čemu čovjek ništa ne zna. Ono što ima iz prethodnih

inkarnacija razlog je zašto se u njemu javlja neznanje o svijetu; to je uzrok

patnje i boli, tuge i briga u čovjeku. Ali kada postane svjestan sila koje leže u

njegovom astralnom tijelu, u koje može prodrijeti, tada može, ako želi, steći

znanje koje ostaje neovisno o svemu što je bilo prije, vlastito znanje.

Veliki Buda želio je ovo znanje prenijeti ljudima. I prenio im ga je na

takozvanom Osmostrukom putu. U njemu je namjeravao ukazati na moći



40 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

koje ljudi trebaju razviti kako bi, u trenutnom ciklusu, mogli postići znanje

netaknuto ponovnim rođenjima. Dakle, sam Buda, kroz moć koju je

postigao, uzdigao je svoju dušu do onoga što se može postići intenzivnim

moćima astralnog tijela; i na Osmostrukom putu želio je ljudima ocrtati

način na koji mogu postići znanje netaknuto Samskarom. Definirao ga je na

sljedeći način:

Ljudska bića postižu takvo znanje o svijetu kada steknu ispravno mišljenje o

stvarima, mišljenje koje nema nikakve veze sa simpatijom ili antipatijom ili s

pristranošću prema njima, već pokušavajući - isključivo na temelju onoga

što im se predstavlja - postići, koliko god mogu, ispravno mišljenje o nekoj

stvari.

Drugo, potrebno je postati neovisan o onome što ostaje iz prethodnih

inkarnacija, nastojati suditi prema našem ispravnom mišljenju, ne prema

bilo kakvim drugim utjecajima, već samo prema onome što je naše ispravno

mišljenje o nekoj stvari. Dakle, 'ispravno prosuđivanje' je drugi korak, kojim

se bavimo.

Treće je da kada komuniciramo sa svijetom, nastojimo ispravno izraziti ono

što želimo komunicirati, što ispravno mislimo i što smo ispravno procijenili,

da u svoje riječi ne stavljamo ništa osim svog mišljenja - ne samo u svoje

riječi, već u sve izražaje ljudskog bića. To je 'prava riječ' u Budinom smislu.

Četvrto, potrebno je da se trudimo ne provoditi svoje postupke prema svojim

simpatijama i antipatijama, ne prema onome što se mračno komeša u nama

kao Samskara, već da u djelo provedemo ono što smo shvatili kao svoje

ispravno mišljenje, kao svoj ispravan sud i kao ispravnu riječ. To je dakle,

ispravno djelo, 'ispravan način djelovanja'.

Peta stvar koju osoba treba da bi se oslobodila onoga što živi u njoj jest

postizanje pravog položaja, prave pozicije u svijetu. Najbolje možemo

razumjeti što je Buda mislio pod tim ako si kažemo: ima toliko mnogo ljudi

koji su nezadovoljni svojim zadatkom u svijetu, koji vjeruju da bi im moglo

biti bolje u ovom ili onom položaju. Ali ljudi bi trebali dobiti priliku da

maksimalno iskoriste situaciju u kojoj su rođeni ili onu u koju ih je sudbina

stavila, odnosno da steknu najbolji položaj. Svatko tko ne osjeća zadovoljstvo

u svojoj trenutnoj situaciji neće moći iz nje izvući snagu koja će mu

omogućiti da ispravno djeluje u svijetu. Buda to naziva 'postizanjem pravog

položaja'.

Šesto je da bismo se sve više trebali brinuti da ono što steknemo ispravnim

mišljenjem, ispravnim prosuđivanjem i tako dalje, postane uobičajeno u

nama. Kad se rodimo u svijetu, imamo određene navike. Dijete pokazuje ovu

ili onu sklonost ili naviku. Međutim, osoba bi se trebala truditi ne zadržavati

navike koje dolazi iz Samskare, već steći one navike koje u potpunosti



41 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

postaju njene vlastite, putem ispravnog mišljenja, ispravne prosudbe,

ispravnog govora i tako dalje. To su 'ispravne navike' koje bismo trebali steći.

Sedmo je da u svoje živote unesemo red tako da ne zaboravljamo ono jučer,

kada bismo trebali djelovati danas. Kad bismo svaki put trebali ponovno

učiti sve svoje vještine, nikada ne bismo ništa postigli. Ljudi moraju težiti

razvijanju sjećanja, pamćenja, svih stvari u svojoj egzistenciji. Uvijek moraju

koristiti ono što su već naučili, moraju povezati sadašnjost s prošlošću.

Dakle, 'ispravno pamćenje' - kako se kaže u budističkom smislu - ono je što

ljudi moraju steći na Osmostrukom putu.

A osmo je ono što ljudi dobivaju predajući se isključivo stvarima, bez ikakvog

preferiranja ovog ili onog mišljenja, ne dopuštajući da ono što je ostalo od

prethodnih inkarnacija utječe na njihovo razmišljanje, uranjajući u njih i

dopuštajući samim stvarima da govore. To je 'istinska kontemplacija'.

Ovo je Osmostruki put, o kojem je Buda rekao svojim sljedbenicima da

njegovo poštivanje vodi do postupnog gašenja te patnje koju donosi žeđ za

egzistencijom i donošenja duši nečega, što je oslobađa od svega što dolazi iz

prošlih života i porobljava je. Time smo istovremeno mogli upiti nešto od

cjelokupnog duha i podrijetla budizma. Ali također znamo značaj drevnog

Bodhisattve koji je postao Buda. Znamo da je drevni Bodhisattva uvijek

dopuštao da sve vezano uz njegovu misiju teče u čovječanstvo. U davna

vremena, prije nego što je Buda ušao u svijet, čovječanstvo nije bilo

sposobno koristiti čak ni svoje unutarnje moći na takav način da bi se

spontano pojavila ispravna riječ, ispravan sud. Da bi se to dogodilo, utjecaji

iz duhovnih svjetova morali su teći do čovječanstva. Drevni Bodhisattva

dopustio je tim utjecajima da teku dolje. Stoga je bio jedinstven događaj

kada je ovaj Bodhisattva postao Buda, koji je sada podučavao ono što je

pustio da teče u čovječanstvo u ranijim vremenima, to jest, sada je u svijet

postavio tijelo koje je u sebi moglo razviti sile koje su prije mogle teći samo

odozgo. Kao prvo tijelo te vrste, Buda je ovo tijelo stavio u svijet kao

Gautama Buda. Dakle, sve što je prije pustio da teče unutra, nekada je

postojalo u svijetu. Takva stvar, međutim, ima veliko i dalekosežno značenje

za cijelu evoluciju Zemlje, ako je ono što je iz epohe u epohu teklo dolje,

postojalo u ljudskom biću, jednom na Zemlji hodalo tjelesno u ljudskom

biću. Jer sada to tvori silu koja se može prenijeti na sva ljudska bića. A u

tijelu Gautama Bude leže uzroci za sva vremena, tako da ljudi u sebi mogu

razviti moći Osmostrukog puta, do sve budućnosti, tako da Osmostruki put

može postati vlasništvo svakog čovjeka. Buda je dao ljudima mogućnost

ispravnog razmišljanja, a ono što će se događati u tom smjeru, dok cijelo

čovječanstvo ne savlada Osmostruki put, to je zahvaljujući postojanju Bude.

Ono što je Buda posjedovao u sebi, dao je ljudima kao duhovnu hranu.

Takve stvari vanjska znanost danas općenito ne vidi. Ali tako velike stvari iz

odvijanja ljudskog razvoja često nam govore djetinjaste bajke i legende.



42 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Morao sam u nekoliko navrata naglasiti da su bajke i legende često mudrije i

znanstvenije od naše objektivne znanosti. Dubine ljudske duše oduvijek su u

biću poput Bodhisattve percipirale nešto sasvim posebno kao istinu. To

nešto što prvo struji dolje, zatim postupno postaje vlasništvo ljudske duše, a

zatim se, takoreći, reflektira od ljudske duše u kozmički prostor, ljudi su to

doživljavali kao nešto sasvim posebno. A oni koji su to mogli više-manje

nejasno percipirati rekli su sebi: kao što sunčeve zrake sjaju u nebeskom

prostoru, tako je nekoć moć Bodhisattve zračila moći učenja suosjećanja i

ljubavi, moći Osmostrukog puta, dolje na Zemlju. Ali tada se Bodhisattva

nastanio u ljudskom tijelu, dajući čovječanstvu ono što je nekoć bilo njegovo.

To sada živi u čovječanstvu i zrači natrag u kozmos, baš kao što mjesečina

reflektira sunčeve zrake natrag u kozmos. - To se uvijek osjećalo posebno

značajnim gdje god se takva istina izražavala u bajkama i legendama. Stoga,

da bi se izrazila ova istina o Bodhisattvi, stvorena je izvanredna bajka u

krajevima gdje se pojavio. Ovaj veliki događaj bio je odjeven u sljedeću

jednostavnu pripovijest.

Nekada davno, Buda je živio kao zec, i bilo je vrijeme kada su razna druga

bića tražila hranu, ali sva hrana je bila pojedena. Ono što je sam zec mogao

pojesti, povrće, nije bilo prikladno za mesoždere. Tada, kada je došao

brahman, zec, koji je zapravo bio Buda, odlučio se žrtvovati i dati se kao

hranu. U tom trenutku stigao je bog Shakra; vidio je moćno djelo zeca.

Otvorila se pukotina u planini i primila zeca. Tada je bog uzeo tinkturu i

nacrtao sliku ovog zeca na Mjesecu. I od tada se slika Bude kao zeca vidi na

Mjesecu. - Na zapadu se ne govori o zecu na Mjesecu, već o 'čovjeku na

Mjesecu'.

Ali jedna kalmička bajka to govori još jasnije: na Mjesecu živi zec, koji je

nekoć postao poznat jer se Buda žrtvovao, a sam duh Zemlje nacrtao je sliku

zeca na Mjesecu. - To izražava veliku istinu o tome kako je Bodhisattva

postao Buda, i kako se Buda odrekao sebe, kako je ono što je bila njegova bit

dao čovječanstvu kao hranu, tako da sada može zračiti iz srca ljudi u svijet.

O biću poput Bodhisattve koji je postao Buda, rekli smo - i to je učenje svih,

koji znaju - da kada prođe kroz fazu poput one u kojoj Bodhisattva postaje

Buda, tada je to konačna inkarnacija na Zemlji, gdje se cijelo biće dotične

osobe stapa s ljudskim tijelom. Takvo biće tada više nikada ne prolazi kroz

takvu inkarnaciju. Stoga je Buda, kada je osjetio značaj svoje sadašnje

egzistencije, mogao reći: ovo je posljednja od inkarnacija, nema drugih

inkarnacija na Zemlji. - Unatoč tome, bilo bi pogrešno vjerovati da se takvo

biće tada potpuno povlači iz zemaljske egzistencije. Ono nastavlja utjecati na

zemaljsku egzistenciju. Iako ne ulazi izravno u fizičko tijelo, preuzima drugo

tijelo - ono formirano od astralne ili eterske esencije - i tako utječe na svijet.

A način na koji utječe, nakon što je ono samo prošlo svoju posljednju

inkarnaciju može biti sljedeći.



43 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Običan čovjek, koji se sastoji od fizičkog tijela, eterskog tijela, astralnog tijela

i 'Ja', može, takoreći, biti prožet takvim bićem. Takvo biće, koje se više ne

spušta u fizičko tijelo, ali još uvijek posjeduje astralno tijelo, može se

integrirati u astralno tijelo drugog ljudskog bića. Tada djeluje unutar takvog

zemaljskog ljudskog bića. To ljudsko biće tada može postati važna osobnost,

jer sile takvog bića, koje je već prošlo svoju posljednju inkarnaciju na Zemlji,

sada djeluju unutar njega. Dakle, takvo astralno biće sjedinjuje se s

astralnim bićem bilo kojeg ljudskog bića na Zemlji. Takvo sjedinjenje može

se dogoditi na najkompliciraniji način. Kada se Buda pojavio pastirima u

obliku 'nebeske vojske', nije bio u fizičkom tijelu, već u astralnom tijelu.

Preuzeo je tijelo kroz koje je ipak mogao utjecati na Zemlju. Stoga se biće

koje je sada postalo Buda razlikuje po tome što ima trostruko tijelo:

Prvo, tijelo koje je imao prije nego je postao Buda, gdje odozgo djeluje kao

Bodhisattva, tijelo koje još ne sadrži sve kroz što ovo biće može djelovati; ono

još uvijek stoji u visinama gore i povezano je s njegovom bivšom misijom,

poput bivšeg Bodhisattve u Budi prije nego što je transformirao ovu misiju u

misiju Bude. Dokle god je takvo biće u takvom tijelu, njegovo tijelo se naziva

Dharmakaya.

Drugo, tijelo koje takvo biće formira za sebe, koje posjeduje i u kojem u

fizičkom tijelu izražava sve što ima u sebi; to tijelo se naziva 'tijelo

savršenstva', Sambhogakaya.

Treće, tijelo koje takvo biće poprima nakon što prođe kroz savršenstvo i sada

može djelovati prema dolje na opisani način; to se naziva Nirmanakaya.

Stoga možemo reći: Budin Nirmanakaya ukazao se pastirima u obliku

anđeoskih vojski. Tada je Buda zasjao u svojoj Nirmanakayi i tako se objavio

pastirima. Međutim, u ovom ključnom trenutku trebao je još više utjecati na

palestinske događaje. To se dogodilo na sljedeći način.

Da bismo to razumjeli, moramo se ukratko prisjetiti onoga što znamo o

prirodi čovjeka iz antropozofskih predavanja. Znamo da u znanosti duha

razlikujemo nekoliko 'rođenja'. U onome što se naziva fizičkim rođenjem,

ljudsko biće odbacuje, takoreći, omotač fizičke majke. U sedmoj godini

odbacuje eterski omotač, koji ga do tada, do promjene zuba, okružuje baš
kao što ga omotač fizičke majke okružuje do fizičkog rođenja. A u pubertetu,

koji je u naše vrijeme u četrnaestoj ili petnaestoj godini, ljudsko biće

odbacuje ono što je do tada imalo kao astralni omotač. Stoga se etersko tijelo

čovjeka zapravo rađa izvana kao slobodno tijelo tek u sedmoj godini, a

astralno tijelo čovjeka rađa se s pubertetom; vanjski astralni omotač se tada

odbacuje.

Razmotrimo sada što se odbacuje u pubertetu. U područjima gdje se dogodio

palestinski događaj, taj se trenutak događao nešto ranije, pod normalnim



44 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

okolnostima u dobi od dvanaest godina; stoga je astralni majčinski omotač
bio odbačen. U običnom životu, ovaj se omotač odbacuje i predaje vanjskom

astralnom svijetu. S djetetom koje je poteklo iz svećeničke Davidove loze,

dogodilo se nešto drugačije. Astralni omotač je odbačen u dobi od dvanaest

godina; ali se nije otopio u općem astralnom svijetu. Naprotiv, baš kakav je

bio, kao zaštitni astralni omotač mladog dječaka, sa svim vitalizirajućim

silama koje su se u njega ulijevale između vremena promjene zubi i

puberteta, sada se slijevalo zajedno s onim što se spustilo kao Nirmanakaya

Bude. Ono što se pojavilo kako sja u anđeoskoj vojsci ujedinilo se s onim što

se odvojilo kao astralni omotač u dvanaestogodišnjem djetetu Isusu,

ujedinjeno sa svim mladenačkim silama koje čovjeka održavaju mladim u

razdoblju između promjene zuba i puberteta. Nirmanakaya Bude, koja je

zračila nad Djetetom Isusom od rođenja, postala je jedno s onim što se

odvojilo od ovog djeteta u pubertetu kao njegov mladenački astralni

majčinski omotač; apsorbirala ga je, ujedinila se s njim i time se pomladila. I

kroz ovo pomlađivanje, bilo je moguće da se ono što je prije dalo svijetu sada

ponovno pojavi u Djetetu Isusu kao u dječjoj jednostavnosti. Tako je ovo

Dijete dobilo mogućnost da dječje govori o uzvišenim učenjima suosjećanja i

ljubavi, koja smo danas predstavili u ovoj komplikaciji. U vrijeme Isusovog

predstavljanja u hramu, dječak je govorio na takav način da su se oni oko

njega iznenadili, jer je Budina Nirmanakaya lebdjela oko njega, osvježena

kao iz izvora mladosti tijelom majčinskih astralnih ovoja dječaka.

To je nešto što duhovni istraživač može znati, i nešto što je pisac Evanđelja

po Luki potajno uključio u izvanrednu scenu dvanaestogodišnjeg Isusa u

hramu, gdje on odjednom postaje druga osoba. Zato se budizam u Evanđelju

po Luki poučava na način koji je razumljiv djetinjoj jednostavnosti. Moramo

to razumjeti. Tada znamo zašto dječak više ne govori kao nekada. Kako je

nekada govorio, tako sada u ovo vrijeme govori onaj koji, kao kralj Kaniška,

saziva sinod u drevnoj Indiji i tamo proglašava stari budizam ortodoksnim

učenjem. Ali sam Buda je u međuvremenu napredovao. Upio je sile majčinog

omotača Djeteta Isusa i tako postao sposoban umovima ljudi govoriti na novi

način.

Dakle, Evanđelje po Luki sadrži budizam u novom obliku, kao da izvire iz

izvora mladosti, i tako izražava religiju suosjećanja i ljubavi za

najjednostavnije umove u samorazumljivom obliku. Možemo ga pročitati.

Pisac Evanđelja po Luki je to u njemu sakrio. Ali ima još toga. Danas se

mogao opisati samo dio onoga što je sadržano u ovoj scenu Prikazanja u

hramu, a mi ćemo morati baciti više svjetla na dubine ove misterije; tada će

svijetlo zasjati i nad ranijim i nad kasnijim razdobljima života Isusa iz

Nazareta.



45 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 ČETVRTO PREDAVANJE

Basel, 18. rujna 1909.

Činjenice koje leže u osnovi evanđelja, a posebno Evanđelja po Luki, postajat

će sve suptilnije tijekom sljedećih nekoliko dana. Stoga vas molim da ovaj

put, čak i više nego inače, imate na umu da su predavanja kontinuirana, da

sadržaj doista teče iz jednog predavanja u drugo i da se ne može razumjeti

jedno predavanje, ili čak nekoliko njih, osim ako se ne razmatra u kontekstu

ostalih. To se posebno odnosi na današnje i sutrašnje predavanje; a također

je važno da pričekate do sutra, kako biste razmotrili kako se različite

predstavljene točke odnose na ono što je već rečeno na drugim ciklusima

predavanja, dotičući se ove teme.

Jučer smo zaključili izjavom: Budin Nirmanakaya otkriva se svijetu u

trenutku izraženom u Evanđelju po Luki kao Navještenje pastirima. I jučer

smo naznačili da je do pomlađivanja budističkog svjetonazora, koji se ulio u

kršćanstvo i tako je dan svijetu, došlo zato što je to astralno tijelo majke,

koje se odvaja od ljudskog bića u pubertetu i bilo je povezano s djetetom

Isusom, bilo apsorbirano Budinom Nirmanakayom i postala jedno s njim u

dvanaestoj godini Isusova života. Stoga, od tog trenutka nadalje, imamo

posla sa specifičnim entitetom koji je zapravo sastavljen od Nirmanakaye,

duhovnog tijela Bude, i tog astralnog majčinog omotača koji se, odvojio od

djeteta Isusa koje je naraslo do dvanaeste godine.

Sada moramo razmotriti sljedeće pitanje. Kada se u običnom životu, tijekom

čovjekova razvoja, ovo astralno tijelo majke odvoji, kada se rodi stvarno

astralno tijelo čovjeka, astralni majčinski omotač se time rastvara u općem

astralnom svijetu. Kao što je to slučaj s običnim ljudima u našem razvojnom

ciklusu, ovaj astralni majčinski omotač ne bi bio prikladan za ugradnju u

tako visoko biće kao što je bio Buda u svojoj Nirmanakayi. Stoga je moralo

biti nešto sasvim izvanredno u vezi s ovim astralnim majčinskim omotačem

koji je odbačen u to vrijeme, i, kroz svoje sjedinjenje s Budinom

Nirmanakayom, pomladio cijeli budizam. Drugim riječima, vrlo poseban

entitet morao je biti utjelovljen u Isusovu tijelu, tako da su tijekom prvih

dvanaest godina života iz njega mogle zračiti te sile koje je potom primio

astralni majčinski omotač, tako da je mogao posjedovati te pomlađujuće sile

na koje smo jučer aludirali. Dakle, nije moglo biti obično ljudsko biće, već
sasvim poseban entitet koji je rastao unutar djeteta Isusa od rođenja do

dvanaeste godine i tada je bio u stanju zračiti u ono što je odbačeno sve te

sile koje su dovele do tog pomlađivanja.

Kako imati predodžbu kako je uopće moguće da dijete ima tako potpuno

drugačiji učinak na svoje ovoje nego što je to slučaj u normalnom stanju, u



46 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

prvom redu se tome može pristupiti usporedbom. Stoga ću vam, kroz

usporedbu, ilustrirati što se tada zapravo dogodilo.

Ako pratimo ljudski život kako se razvija od rođenja kroz kasnije životne

faze, sve do dvadesete, tridesete, četrdesete godine, pretpostavljajući

normalan tijek, možemo pred dušu postaviti, kako se postupno pojavljuju

pojedinačne sile, u početku prisutne u zametku i pri rođenju. Dijete raste

fizički, ali raste i duhovno. Njegove duševne moći se postupno razvijaju. - O

tome kako se to događa možete pročitati u mom djelu 'Odgoj djeteta sa

stajališta znanosti duha'. - Pokušajte vizualizirati kako se postupno snage

uma i intelekta razvijaju kod djeteta, kako se u dobi od sedam, četrnaest, ili

dvadeset jedne godine, pojavljuju određene moći koje prije nisu bile prisutne,

ili kako su one koje su bile prisutne sada razvijenije i tako dalje. Dakle,

pokušajte zamisliti kako se to događa u normalnom tijeku života osobe, a

sada zamislite da želimo provesti 'životnu probu', da smo željeli osobi koja se

tek rađa dati priliku da se razvija ne baš tako normalno i prosječno kao što

je to slučaj u našem razvojnom ciklusu i kao što mora biti slučaj u

normalnom životu; umjesto toga, toj osobi bismo umjetno dali priliku da

shvati ono što druga osoba normalno uči, naprimjer, između dvanaeste i

osamnaeste godine, s određenom svježinom, da to njegova duša ne učini

svojim na uobičajeni način, već da to dušu obuzme posebnom svježinom,

tako da duša to ne stječe na način na koji to čine drugi ljudi, nego na

stvarima može kreativno raditi s određenom inventivnom snagom. I

pretpostavimo da bismo tu osobu htjeli učiniti posebno produktivnom. Tada

ne bismo smjeli dopustiti djetetu da odrasta na način na koji obično

odrastaju druga djeca.

Dakle, želimo napraviti svojevrsni hipotetski životni pokus. Izričito

napominjem, međutim, da je ovaj primjer čisto hipotetski i nije namijenjen

za neposrednu provedbu; koristim ga za usporedbu i nije namijenjen da se

preporuči kao obrazovni ideal! - Dakle, htjeli smo odgojiti osobu s posebno

inventivnim umom, onu čije su sposobnosti mišljenja ne samo oživljene, već
koja može dalje nastaviti kreativno razvijati te sposobnosti, a zatim ih do

starosti njegovati do više razine produktivnosti. Iznad svega, takvo dijete od

šeste ili sedme godine morali bismo zaštititi od toga da uči kao i druga djeca,

da uči iste školske predmete kao i druga djeca, već od tada nadalje, da uči

što je manje moguće onoga što uče druga djeca. Morali bismo dijete držati

uključenim u igru do desete ili jedanaeste godine, ako je moguće, i

podučavati ga što manje školskih predmeta, tako da možda ono ne bi moglo

zbrajati s devet godina, možda bi i dalje slabo čitalo s osam. Tada bismo sve

što dijete inače počinje sa šest ili sedam godina, trebali započeti tek s osam

ili devet godina. Do tada su se moći čovjeka razvile sasvim drugačije; s onim

što je naučila duša radi nešto sasvim drugačije. Takvo bi dijete tada

sačuvalo dječje moći, koje su inače potisnute normalnom nastavom, do

desete ili jedanaeste godine, a zatim bi stvarima koje se uče pristupilo s



47 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

mnogo vatrenijim duševnim moćima, shvaćajući ih na potpuno drugačiji

način. To bi njihove sposobnosti transformiralo u posebno produktivne.

Stoga bi dijete trebalo što dulje držati u dječjem stanju; tada bi vidovnjak

primijetio da astralna ovojnica koja se odvaja u pubertetu, zapravo posjeduje

sasvim drugačije moći nego inače, da ima mladenačke, svježe moći. I ta

astralna ovojnica bi tada bila korisna za biće kao što je, u našem slučaju,

Budin Nirmanakaya. - Takvim pokusom ne bi se samo postiglo produženje

mladosti, već bi i određene dječje, mladenačke moći, mogle ući u astralnu

majčinsku ovojnicu i zatim se ponovno koristiti u svijetu, tako da bi se biće

koje silazi s duhovnih visina moglo tim moćima hraniti i pomladiti.

Ali ljudi ni u kom slučaju ne bi trebali provesti ovaj pokus. To nije obrazovni

ideal. Određene stvari, da tako kažem, ljudi još uvijek moraju prepustiti

bogovima. Bogovi to mogu učiniti; ljudi ne mogu sasvim pravilno to riješiti. A

ako negdje čujete da je određena osoba, za koju se smatra da je njen utjecaj

poticajan u nekom području, dugo vremena pokazivala nedostatak talenta,

godinama se smatrala glupom i tek kasnije joj se 'posložile daske', onda su

bogovi proveli ovaj pokus, sačuvali dječju nevinost te osobe nakon određenih

godina i tek je kasnije učinili sposobnom za ono što se inače uči ranije u

životu. To će biti posebno očito kada bistra djeca lako shvate što im se kaže,

a onda, kada krenu u školu, zapravo tamo ne žele ništa učiti. Tada bogovi s

njima provode ovaj životni okus, o kojem smo upravo govorili.

Nešto slično, samo u beskonačno većem opsegu, moralo je biti slučaj s onim

djetetom koje je odraslo kao Isus i koje je tada trebalo dati takav beskonačno

plodan astralni majčinski omotač Budinoj Nirmanakayi. I to je doista bio

slučaj. Ovdje dolazimo do tajanstvene činjenice, u koju svatko može vjerovati

ili ne vjerovati, ali koja se danas može predstaviti pripremljenim

antropozofima i koja se također može ispitati. Ispitajte je u odnosu na sve

činjenice koje su vam dostupne u vanjskom Evanđelju ili u vanjskoj

povijesti, i naći ćete sve potvrđeno vanjskim činjenicama fizičke razine, ako

samo ispravno koristite činjenice i ne sudite brzopleto. Ono što okultist kaže,

a što su doista činjenice dane iz viših svjetova, on povjerava čovječanstvu

kao zalog; a ako to ima iz ispravnih izvora, onda kaže: možete to provjeravati

koliko god rigorozno želite; ako to provjeravate na pravi način, naći ćete to

svugdje potvrđeno onim što možete naučiti iz pisanih dokumenata ili iz

drugih prirodoznanstvenih činjenica u fizičkom svijetu. - Dakle, tom paru

roditelja spomenutih u Evanđelju po Luki, moralo se roditi dijete koje je bilo

sasvim posebno, dijete koje je već posjedovalo mladenačku snagu, vrlo

posebne moći djetinjstva i koje ih je na svaki način održavalo svježima i

zdravima, u snazi s kojom su rođene. To se moralo dogoditi.

U uobičajenim okolnostima, nije se moglo pronaći nijedno dijete ili par u

kojima su te dječje i mladenačke energije bile prisutne sa svježinom koja je

tada bila potrebna. U cijelom krugu čovječanstva u to vrijeme, uzimajući u



48 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

obzir samo normalne uvjete, nigdje se nije mogla pronaći individualnost i

roditeljski par potreban za takvu inkarnaciju, osim ako nešto sasvim

izvanredno nije bilo moguće. Možemo razumjeti što je bilo moguće, samo

prisjećajući se različitih aspekata naše antropozofske pripreme.

Znamo da čovječanstvo danas vuče svoje porijeklo kroz razne epohe do

prvobitnog čovječanstva koje nazivamo onim od drevnih atlantskih vremena;

a to čovječanstvo, pak, vuče svoje porijeklo do čovječanstva kojeg nazivamo

čovječanstvom lemurskih vremena. Znanost duha o tijeku ljudskog razvoja

može otkriti sasvim drugačije činjenice od vanjske prirodne znanosti, koja se

oslanja samo na osjetilna opažanja. Znanost duha nam pokazuje da je

čovječanstvo prošlo kroz fazu grčko-rimskog kulturnog razvoja, kojoj su

prethodili egipatsko-kaldejski, drevni perzijski i drevni indijski sustavi

kulture. To nas vraća na taj veliki, kataklizmički događaj koji je nekoć
zahvatio našu Zemlju i potpuno promijenio njezino lice. Prije toga, u

području gdje se sada proteže Atlantski ocean postojao je ogroman

kontinent; to je bila drevna Atlantida. A u području koje sada naseljava

europsko, azijsko i afričko čovječanstvo, tada je uglavnom postojao ocean.

Lice Zemlje se promijenilo zbog te velike atlantske katastrofe, koja se odvijala

u elementu vode Zemlje. Čovječanstvo se prije prvenstveno nalazilo u

Atlantidi. Tamo se razvilo. To su bili ljudi koji su bili organizirani drugačije

od modernih ljudi. To je mnogo puta opisano. Kada se približilo vrijeme

atlantske katastrofe, veliki vidoviti vođe i svećenici čovječanstva predvidjeli

su to i stoga su vodili ljude prema istoku, a dijelom i prema zapadu. Oni koje

su vodili prema zapadu činili su pretke kasnijeg američkog čovječanstva.

Dakle pretke današnjeg čovječanstva moramo tražiti među drevnim

Atlantiđanima. - Ti ljudi, koji su živjeli u Atlantidi, bili su potomci još ranijih

ljudi, koji su izgledali sasvim drugačije od Atlantiđana; živjeli su na

kontinentu između današnje Azije, Afrike i Australije, u drevnoj Lemuriji.

Detaljan prikaz naći ćete u mojoj nedavnoj knjizi 'Tajna znanost'; stoga ću

ovdje istaknuti samo ono što je potrebno.

Kad se osvrnemo na Akaša kroniku najranijih vremena, Akaša zapisi nam,

čudesno, pružaju i divne dokaze za sve što nalazimo u biblijskim zapisima,

zapravo u svim religijskim tekstovima. Tek tada ove religijske tekstove

počinjemo istinski shvaćati na pravi način. Naprimjer, kakvo je pitanje za

vanjsku znanost bilo je li ono što se u Bibliji čita o 'jednom ljudskom paru'.

Adamu i Evi, od kojih je navodno poteklo cijelo čovječanstvo, zaista istina! To

je pitanje koje je posebno zaokupljalo sredinu devetnaestog stoljeća sa

znanstvenog gledišta.

Znamo - ako sažmemo ono što govore Akaša zapisi - da Zemlja ima dugu

povijest, da je epohi Lemurije prethodila druga epoha. Znamo da je Zemlja

reinkarnacija drugih planetarnih stanja, drevnog Mjeseca, drevnog Sunca i

drevnog Saturna. Nadalje znamo da je Zemlja, kako se postupno razvijala,



49 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

bila predodređena da trima tijelima koje je čovječanstvo postupno razvilo

tijekom ranijih zemljinih inkarnacija - fizičkom tijelu na Saturnu, eterskom

tijelu na Suncu i astralnom tijelu na Mjesecu - doda 'Ja', četvrtog člana

ljudske prirode. Sve što je prethodilo lemurskoj epohi bilo je samo priprema

za ovu misiju Zemlje. U to vrijeme, u lemurskoj epohi, čovječanstvo se razvilo

na takav način da je postalo sposobno izgraditi četvrti član, jastvo. U to

vrijeme, prvo sjeme se počelo formirati, kako bi se unutar tri člana koje je

čovječanstvo postupno steklo, razvilo 'Ja'. Stoga možemo reći: kroz te

promjene koje su se dogodile na Zemlji, na čovjeka se utjecalo na takav

način da je mogao postati nositelj 'Ja'. Prije lemurske epohe, Zemlja je

također bila naseljena. Ljudi su na Zemlji postojali u potpuno drugačijem

obliku. Međutim, to su bili ljudi koji još nisu bili nositelji 'Ja', koji su u biti

razvili samo ono što su donijeli sa Saturna, Sunca i Mjeseca kao svoje fizičko

tijelo, etersko tijelo i astralno tijelo; a znamo koji su procesi u cijelom

kozmosu doveli do toga da je čovjek doveden do ove faze svog razvoja.

Znamo da je na početku naše sadašnje evolucije Zemlja bila ujedinjena sa

Suncem i Mjesecom, te da se Sunce potom odvojilo, ostavljajući za sobom

planetarno tijelo koje je obuhvaćalo ono što danas nazivamo Zemljom i

Mjesecom. Također znamo da bi, da je Zemlja ostala ujedinjena s Mjesecom,

sva ljudska bića otvrdnula, mumificirala se, i postala drvenasta. Da bi se to

spriječilo, sve na Mjesecu, sve tvari i entiteti, morali su biti izbačeni. To je

ljudski oblik spasilo od otvrdnjavanja, omogućilo čovječanstvu da poprimi

svoj sadašnji oblik, i tek nakon odvajanja Mjeseca bilo je moguće da bude

nositelj 'Ja'. Ali sve se to nije dogodilo odjednom. Mogli bismo reći da se prvo

Sunce polako odvojilo od Zemlje. Dakle, dok je Mjesec još bio unutar Zemlje,

postojalo je stanje koje nije dopuštalo daljnji ljudski razvoj. Fizička materija

postajala je sve gušća, tako da je čovječanstvo doista počelo otvrdnjivati. Ono

što su tada bile ljudske duše na podređenoj razini, već je slijedilo sličan put

kao i ljudska duša danas, također prolazeći kroz inkarnacije, kroz uzastopna

utjelovljenja, gdje unutarnje biće čovjeka napušta vanjsko utjelovljenje,

prolazi kroz duhovni svijet, kako bi se ponovno pojavilo u novom

utjelovljenju.

Ali prije nego što se Mjesec odvojio od Zemlje, dogodilo se nešto izvanredno -

nastala je takoreći, teška situacija za daljnji razvoj Zemlje. Određene ljudske

duše, napustivši svoj fizička tijela i ušavši u duhovni svijet, željele su se

reinkarnirati, ali su otkrile da je fizičko tijelo na Zemlji pretvrdo, previše

drvenasto, što ih je priječilo u inkarnaciji. Došlo je vrijeme kada su se te

duše htjele vratiti na Zemlju, ali nisu pronašle način da se reinkarniraju jer

su zemaljska tijela za njih bila neprikladna. Samo su najjače duše mogle

prevladati sada otvrdnutu materiju i supstancu kako bi se inkarnirale na

Zemlji. Ostale su se morale vratiti u duhovni svijet; nisu se mogle spustiti.

Takva su vremena postojala prije odvajanja Mjeseca. Ali sve manje i manje

tih jakih duša bilo je sposobno ovladati materijom i naseliti Zemlju. Prije



50 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

lemurske epohe, stoga je bilo vrijeme, kada je Zemlja bila pusta u najširem

opsegu, kada se broj ljudi na Zemlji smanjivao jer duše koje su željele sići

nisu mogle pronaći prikladna tijela.

Što se dogodilo s onim dušama koje nisu mogle pronaći tijela? Odvedene su

na druge planete koji su se u međuvremenu formirali od zajedničke

supstance. Tako su neke duše odvedene na Saturn, druge na Jupiter, Mars,

Veneru ili Merkur; tako da je na Zemlji postojalo vrijeme kada su samo

najjače duše mogle doći na Zemlju tijekom velike zemaljske zime. Slabije

duše morale su biti zbrinute na drugim planetima koji pripadaju našem

sunčevom sustavu.

Tijekom epohe Lemurije, doista je postojalo vrijeme kada se može reći -

barem približno - da je postojao jedan ljudski par, glavni par, koji je zadržao

snagu da pokori ovu neposlušnu ljudsku supstancu i da se utjelovi na

Zemlji, ustrajući, takoreći, kroz cijelu zemljinu povijest. To je također bilo

vrijeme kada se Mjesec odvojio od Zemlje. I kroz ovo odvajanje Mjeseca,

postalo je moguće da se ljudska supstanca pročisti i postane sposobna

primiti slabije ljudske duše, tako da su potomci ovog jednog glavnog para

ponovno mogli postojati u mekšoj supstanci od onih koji su živjeli prije

odvajanja Mjeseca. Zatim su se postupno sve duše koje su se uzdigle na

Mars, Jupiter, Veneru i tako dalje, vratile na Zemlju, a s umnožavanjem

čovječanstva od ovog jednog glavnog para, dogodilo se da su se duše

postupno vratile iz kozmičkog prostora na Zemlju, i formirale se kao potomci

prvog glavnog para.

Tako je Zemlja bila ponovno naseljena. I tijekom posljednje lemurske epohe,

duboko u atlantsko vrijeme, sve više i više duša silazilo je, čekajući na

drugom planetu dok nije došlo vrijeme da se ponovno inkarniraju na Zemlji.

Zatim su se ponovno spustile u zemaljsko tijelo. Na taj je način Zemlja

ponovno naseljena. I na taj je način nastalo atlantsko stanovništvo, vođeno

atlantskim posvećenicima u atlantskim proročištima. Ova atlantska

proročišta okarakterizirao sam na sljedeći način.

U drevnoj Atlantidi postojala su velika proročišta. Bila su postavljena na

takav način da su se neka mogla nazvati Marsovim proročištima, druga

Jupiterovim proročištima, Saturnovim proročištima i tako dalje. Takva su

različita proročišta postojala jer su ljudi bili različiti. Za one duše koje su

čekale na Marsu, učenje i vodstvo moralo se pružiti u Marsovim

proročištima; za one koje su čekale na Jupiteru, u Jupiterovim proročištima

i tako dalje. Samo je nekolicina odabranih mogla biti upućena u središnje,

veliko proročište Sunca tijekom atlantske epohe. To su bili oni čiji su

potomci bili najbliži tom glavnom paru koji je preživio zemaljsku krizu, tom

moćnom potomstvu na koje se u Bibliji aludira pod imenom Adam i Eva.

Ovdje u Bibliji naziremo nešto što se podudara s činjenicama Akaša zapisa,

tako da se Biblija pokazuje istinitom čak i tamo gdje predstavlja nešto



51 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

naizgled nevjerojatno. A na čelu velikog proročišta, koje je nadgledalo ostale i

naziva se proročište Sunca, stajao je najveći od atlantskih posvećenika, veliki

posvećenik Sunca, koji je ujedno bio i Manu, vođa atlantskog stanovništva.

On je bio taj koji je, kako se približavala atlantska katastrofa, imao zadatak

voditi one koje je smatrao prikladnima prema istoku, i uspostaviti temelje za

post atlantsku kulturu. Iznad svega, ovaj posvećenik, među raznim ljudima

koje je okupljao oko sebe, uvijek je uključivao one koji su bili što izravniji

potomci onih izvornih duša koje su preživjele zemljinu zimu, koji su,

takoreći, bili izravni potomci Adama i Eve, prvog glavnog para. Bili su

posebno zbrinuti i njegovani u blizini velikog posvećenika proročišta Sunca.

Cijela njihova poduka bila je vođena i usmjeravana na takav način da je, u

odgovarajućim trenucima razvoja čovječanstva, uvijek bilo moguće pustiti da

pravi utjecaji poteknu s mjesta vođenog posvećenikom proročišta Sunca,

velikim Manuom.

Pretpostavimo da je u nekom trenutku ljudskog razvoja postalo nužno

kulturno pomlađivanje, da ono što je čovječanstvo neko vrijeme čuvalo kao

tradiciju i što je ostarjelo, dobije novi poticaj, da se čovječanstvu daruje novi

kulturni element. U tu svrhu, na mjestu posvećenja proročišta Sunca morale

su se provesti pripreme, a to se činilo na razne načine.

U ranim fazama post atlantskog kulturnog razvoja, posebno obučene osobe

bile su poslane na određene lokacije kako bi širile znanje i učenja određenih

naroda, na temelju njihovog pažljivog obrazovanja. Ovo proročko središte,

skriveno u određenoj regiji Azije, osiguralo je da se na pojedinačne kulture

može utjecati na odgovarajući način.

Zatim, pet do šest stoljeća nakon pojave velikog Bude, došlo je vrlo posebno

vrijeme. Pojavila se potreba za pomlađivanjem budizma. Ono što je veliki

Buda proglasio drevnim, zrelim svjetonazorom, svjetonazorom najvišeg reda,

trebalo je biti kanalizirano kroz izvor mladosti kako bi se ljudima moglo

predstaviti u mladenačkom, svježem obliku. U čovječanstvo je trebalo uvesti

vrlo posebnu mladenačku energiju. Ta mladenačka energija jednostavno nije

bila prisutna ni u jednoj osobi koja je inače radila u svijetu.

Oni koji rade za svijet iscrpljuju svoju snagu, a iscrpljivanje snage znači

starenje. Mogli bismo se vratiti u prošlost i otkriti kako se kultura za

kulturom uzdizala: prvo drevna indijska kultura, zatim drevna perzijska,

zatim egipatsko-kaldejska i tako dalje, i vidjeli bismo da su uvijek postojali

veliki, značajni vođe čovječanstva. Svi su ti vođe dali sve od sebe da

unaprijede čovječanstvo. Veliki sveti Rišiji dali su sve od sebe; Zaratustra,

začetnik perzijske kulture, dao je sve od sebe; Hermes, Mojsije i vođe

kaldejske kulture - svi su dali sve od sebe. U određenom smislu, kroz ono za

što su bili sposobni, svi su oni bili pravi i najbolji vođe i upravljači svog

vremena. Uzmimo bilo koju figuru iz drevne Indije. Ta se osoba inkarnirala

stalno iznova, pojavljujući se u ovoj ili onoj inkarnaciji, u perzijskoj, u



52 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

egipatsko-kaldejskoj kulturnoj epohi, i svakim ponovnim pojavljivanjem,

njegova je duša postajala sve starija, sve zrelija; uzdizala se do sve zrelijih

moći, ali je gubila svježu vitalnost mladosti. Čovjek može sazreti, može

postići ogromne stvari, ako je postao stara duša koja je radila na sebi kroz

mnoge inkarnacije, ali duša je postala stara duša. Čovjek može podučavati

velike stvari, učiniti mnogo za čovječanstvo, ali nužno se morao odreći

mladenačke svježine i snage nakon što se razvio na ovaj način.

Razmotrimo jednu od najvećih figura koja je bila aktivna u tijeku razvoja

čovječanstva: Zaratustru. Upravo je on, iz tako velikih dubina duhovnog

svijeta, svom vremenu mogao donijeti veliku poruku Duha Sunca; upravo je

on mogao čovječanstvo usmjeriti prema gore, prema velikom Duhu koji se

kasnije pojavio kao Krist. Upravo je on rekao: "On je uključen u Sunce,

Ahura Mazda; približit će se Zemlji". I o Njemu je govorio velikim, značajnim

riječima. Samo najdublji duhovni uvid, velika, razvijena vidovitost

Zaratustre, mogla je vidjeti to biće o kojem su sveti Rišiji još govorili, Višva

Karman Hege, izvan njihove sfere, to Biće koje je on, Zaratustra, nazivao

Ahura Mazda, i čiji je značaj za evoluciju čovječanstva proglasio. U fizičkom

biću Zaratustre, već je u to vrijeme, kada je Zaratustra osnovao drevnu

perzijsku kulturu, prebivao neizmjerno zreo duh.

Možemo zamisliti da se ta individualnost, kroz svoje naknadne inkarnacije,

uzdizala sve više, postajući sve zrelija, sve starija - i sve sposobnija za

podnošenje najvećih žrtava za čovječanstvo. Oni od vas koji su čuli druga

moja predavanja, znaju kako se Zaratustra odrekao svog astralnog tijela,

koje je kasnije oživjelo u vođi egipatske kulture, Hermesu, i kako je svoje

etersko tijelo prepustio vođi drevnog hebrejskog naroda, Mojsiju. Sve je to

moguće samo sa snažnom razvijenom dušom. Tek tada netko može postati

tako visoko razvijena individua kao Zaratustra, koji se pojavio u Kaldeji šest

stotina godina prije naše ere, u vrijeme kada je Buda bio aktivan u Indiji, i

mogao je djelovati kao veliki učitelj Nazarathos ili Zarathas, koji je bio i

učitelj Pitagore. Sve je to omogućilo toj velikoj duši da postane vođa i

začetnik perzijske kulture. Do tada je postajala sve zrelija.

Ali ono što je bilo potrebno za pomlađivanje budizma, kao što ćete vidjeti iz

svega ovoga, ova duša nije mogla pružiti. Nije mogla ponuditi potpuno

mladenačku vitalnost, koja se trebala okarakterizirati njezinim razvojem do

puberteta tijekom djetinjstva, kako bi se potom mogla prenijeti u

Nirmanakayu Bude. Biće Zaratustre nikada to ne bi mogao postići, upravo

zato što se uzdiglo tako visoko, tako daleko, od inkarnacije do inkarnacije.

Stoga, ne bi bilo moguće da se na početku naše ere, u djetetu razvije na

način koji bi omogućio ono što je postalo nužno.

Ako pogledamo oko sebe sve individualnosti koje su se razvijale u to vrijeme,

nigdje ne nalazimo osobu koja se tada mogla roditi, a koja je posjedovala

snagu da se razvije na takav način, da u svojoj dvanaestoj godini može



53 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

podariti mladenačku vitalnost koja je trebala pomladiti budizam. Upravo

smo pogledali veliku, jedinstvenu individualnost Zaratustre, spomenuli nešto

izvanredno, i možemo si reći: čak ni individualnost Zaratustre nije bila

prikladna, za vitalizaciju Isusovog tijela sve do onog trenutka kada je

astralni majčinski omotač odbačen kako bi se mogao ujediniti s

Nirmanakayom Bude.

Odakle je, dakle, došla velika vitalna moć Isusova tijela? Došla je iz velike

majčinske lože čovječanstva, koju vodi veliki posvećenik Sunca, Manu. U

dijete rođeno od roditelja po imenu Josip i Marija u Evanđelju po Luki,

usađena je velika individualna moć, moć koja je njegovana i kultivirana u

velikoj majčinskoj loži, u velikom proročištu Sunca. U ovo dijete usađeno je

ono najbolje, najjače od te individualnosti. Koje individualnosti?

Ako želimo razumjeti individualnost koja je usađena u dijete Isusa, moramo

se vratiti daleko unatrag, u vrijeme prije luciferskog utjecaja na

čovječanstvo, prije nego što se taj utjecaj proširio na astralna tijela ljudskih

bića. Taj luciferski utjecaj pristupio je čovječanstvu u isto vrijeme kada je

prvi ljudski par, glavni ljudski par, naselio Zemlju. Ovaj glavni ljudski par,

bio je doista dovoljno snažan da nadvlada ljudsku supstancu, da tako

kažemo, da se mogu inkarnirati, ali nisu bili dovoljno jaki da se odupru

luciferskom utjecaju. Pristupio je luciferski utjecaj, šireći svoje učinke na

astralno tijelo ovog glavnog para, a posljedica je bila da je postalo nemoguće

dopustiti da sve sile koje su bile u Adamu i Evi, teku do njihovog potomstva

kroz njihovu krv. Fizičko tijelo se moralo razmnožavati kroz generacije, ali je

nešto od eterskog tijela zadržano od vodstva čovječanstva. To je izraženo

rekavši: ljudi su uživali sa drva spoznaje dobra i zla, to jest u onome što je

došlo od luciferskog utjecaja; ali je također rečeno: sada ih trebamo lišiti

mogućnosti da uživaju i sa stabla života! To jest, zadržana je određena

količina snaga eterskog tijela. Te sile nisu tekle u buduće generacije. Dakle,

određena količina moći unutar Adama nakon Pada je oduzeta od njega. Taj

još uvijek nevin dio Adama sačuvan je u velikoj majčinskoj loži čovječanstva,

tamo njegovan i zbrinut. To je bila, takoreći, Adamova duša, netaknuta

ljudskim grijehom, ne zapletena u ono što je uzrokovalo Pad. Te iskonske

sile Adamove individualnosti bile su sačuvane. Bile su tamo, i sada su

vođene kao 'provizorno Ja' tamo gdje se rodilo dijete Josipu i Mariji, i u

prvim godinama ovo dijete Isus imalo je u sebi moć izvornog praoca

čovječanstva.

Oh, ova je duša ostala vrlo mlada. Nije bila vođena kroz razne inkarnacije;

zadržana je u vrlo nerazvijenoj fazi, kao da umjetno zadržavamo dijete u

našim hipotetskim pokušajima obrazovanja. Tko je dakle živio u djetetu

rođenom Josipu i Mariji? Praotac čovječanstva, 'stari Adam' kao 'novi Adam'.

Pavao je to već znao (1. Korinćanima 15,45); to leži u onome što se krije iza

njegovih riječi. I Luka, pisac Lukinog evanđelja, koji je bio Pavlov učenik,



54 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

također je to znao. Zato Luka o tome govori na tako poseban način. Znao je

da je nešto posebno potrebno da bi se uopće pratila ta duhovna supstanca

do čovječanstva, znao je da je nužno krvno srodstvo koje seže do Adama.

Stoga on daje genealogiju za Josipa koja vodi do Adama, koji dolazi izravno iz

samog duhovnog svijeta i stoga, Lukinom terminologijom, potječe od Boga;

on je 'sin Božji'. Luka daje rodoslovlje sve do Boga (Luka, 3, 23-28).

Značajna misterija skrivena je upravo u onome što nazivamo poglavljem

genealogije u Lukinom evanđelju: ta zajednička krv morala je teći kroz

generacije i biti sačuvana u neprekinutom slijedu do najnovijeg potomka,

tako da kada se vrijeme ispuni, i duh može biti prenesen potomcima. - Tako

se s tijelom rođenim Josipu i Mariji, ujedinio ovaj beskrajno mladi duh, ovaj

duh netaknut svim zemaljskim sudbinama, ova mlada duša, čije bismo

moći, ako bismo ih tražili, morali tražiti u drevnoj Lemuriji. Samo je ovaj duh

bio dovoljno snažan, da potpuno zasja u astralnom majčinskom ovoju i,

kada je odbačen, da duši podari moći koje su bile potrebne da se plodonosno

ujedini s Budinom Nirmanakayom.

Stoga se možemo pitati: što nam točno opisuje Lukino evanđelje kada

počinje govoriti o Isusu iz Nazareta? Prvo, opisuje ljudsko biće koje je, kroz

krvne veze, pratilo svoje fizičko tijelo do Adama, do vremena kada je, usred

opustošene Zemlje, čovječanstvo spašeno od strane glavnog para na Zemlji. I

dalje, usredotočujući se u potpunosti na perspektivu reinkarnacije, opisuje

reinkarnaciju duše koja je najdulje čekala prije svojih reinkarnacija.

Adamovu dušu prije Pada, koja je najdulje čekala, ponovno nalazimo u

djetetu Isusu. Stoga možemo reći, koliko god to ljudima danas zvučalo

fantastično, da individualnost koja je kroz veliku majčinsku ložu

čovječanstva vođena u dijete Isusa, ne samo da potječe od najstarije fizičke

loze čovječanstva, već je i reinkarnacija prvog člana čovječanstva. - Sada

znamo tko je bio onaj koji je predstavljen u Hramu i pokazan Šimunu, tko je

bio 'sin Božji' prema Luki. On ne govori o sadašnjem čovjeku, već svjedoči da

je taj čovjek reinkarnacija onoga koji je bio prije, onoga koji je bio najstariji

krvni predak svih generacija.

Da bismo sve ovo saželi, moramo sada reći sljedeće. U petom ili šestom

stoljeću prije našeg računanja vremena, u Indiji je živio veliki Bodhisattva.

Njegova je misija bila čovječanstvu donijeti istine koje su se postupno trebale

roditi u samom čovječanstvu. On je dao poticaj za to. Kroz to je postao Buda.

Stoga se ne pojavljuje ponovno u kasnijem zemaljskom tijelu koje u

potpunosti odgovara njegovoj individualnosti. Međutim, ponovno se

pojavljuje u Nirmanakayi, tijelu transformacija, ali samo do etersko-

astralnog svijeta. Tamo ga, u obliku legije anđela, vide pastiri, na trenutak

postajući vidoviti kako bi mogli vidjeti što im se naviješta. On se naginje nad

djetetom koje se rodilo Josipu i Mariji. I postoji svrha njegovog naginjanja

upravo nad ovim djetetom.



55 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Ono što je veliki Buda mogao donijeti čovječanstvu moralo je postojati u

zrelom obliku; to je teško shvatiti, stoji na značajnim duhovnim visinama.

Da bi postalo univerzalno plodno, sile mladenačke svježine morale su teći u

ono što je Buda dotad postigao. Te sile je morao izvući iz Zemlje, sagnuvši se

do ljudskog djeteta od kojeg je mogao upiti mladenačke sile od astralnog

majčinskog ovoja koji se odvaja. To ljudsko biće je rođeno kroz krvnu lozu,

kroz niz generacija, dijete koje je on, koji je to najbolje poznavao, mogao

pratiti do praoca čovječanstva, ali koje je također pratio do drevne mlade

duše čovječanstva tijekom epohe Lemurije, i koje je mogao identificirati kao

reinkarniranog novog Adama. Ovo dijete, koje je posjedovalo dušu koja je

bila majčinska duša čovječanstva, sačuvana mladom kroz epohe, živjelo je

na takav način da je zračilo sve svježe snage u astralno tijelo, koje se zatim

odvojilo, uzdiglo i sjedinilo s Budinom Nirmanakayom.

Ovo nisu sve činjenice koje nam omogućuju da shvatimo čudesnu misteriju

Palestine; ovo je samo jedna strana priče. Sada razumijemo tko se rodio u

Betlehemu nakon što su Josip i Marija otputovali tamo iz Nazareta, i tko je

bio naviještan pastirima. Ali to nije sve. Na početku naše ere, zbili su se

mnogi čudni i značajni događaji koji su vodili do najvećeg događaja u

ljudskom razvoju. Da bismo razumjeli što je postupno dovelo do ovog velikog

događaja, moramo razmotriti sljedeće.

Unutar drevnog hebrejskog naroda postojala je Davidova loza. Oni koje

nazivamo 'iz Davidove loze' svi prate svoje porijeklo do svog pretka Davida. Iz

Biblije možete vidjeti da je David imao dva sina, Salomona i Natana (2.

Samuelova 5:14). Dvije loze, Salomonska i Natanova loza, stoga potječu od

Davida. Ako zanemarimo međugeneracije, možemo reći da su na početku

naše ere potomci i Salomonske i Natanske loze, loze Davidove, bili prisutni u

Palestini. I potomak loze koju nazivamo Natanskom lozom loze Davida, živio

je u Nazaretu, čovjek po imenu Josip. Ima ženu po imenu Marija. I u

Betlehemu živi potomak Salomonske loze, loze Davida, koji se također zove

Josip. Nije ni malo neobično da postoje dvije osobe iz Davidove loze, obje po

imenu Josip, i da su oboje oženjeni Marijom, kako je Biblija naziva. Dakle,

na početku naše ere, imamo dva para roditelja u Palestini; oba nose imena

Josip i Marija. Jedan par roditelja prati svoje podrijetlo do Salomonske loze,

kuće Davidove, odnosno do 'kraljevske loze'; drugi par roditelja, oni u

Nazaretu, prati svoje podrijetlo do Natanske loze, odnosno do 'svećeničke

loze'. Ovaj potonji par roditelja iz Natanske loze, imao je dijete koje sam vam

opisao jučer i danas. I to dijete je pružilo takav astralni materinski ovoj da ga

je mogla primiti Nirmanakaya Bude. Ovaj par iz Natanske loze otišao je iz

Nazareta u Betlehem u vrijeme kada se dijete trebalo roditi - kako Luka kaže

- 'radi popisa stanovništva' (Luka 2, 4-5). To nam govori genealogija u

Evanđelju po Luki.



56 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Drugi par, koji izvorno uopće nije živio u Nazaretu - čovjek jednostavno

doslovno treba shvatiti evanđelja - živio je u Betlehemu, a to nam opisuje

pisac Evanđelja po Mateju (Matej, 2,1). Evanđelja uvijek prikazuju istinu -

nema potrebe previše razmišljati o tome - i kroz antropozofiju, ljudi će

ponovno početi doslovno shvaćati evanđelja. Ovom paru iz Salomonske loze

rađa se dijete koje se također zove Isus. To je dijete također posjedovalo

snažnu individualnost u svom tijelu. Ali ovo dijete je prvo imalo drugačiji

zadatak - mudrost svijeta je duboka - ovom djetetu nije bilo suđeno da

daruje mladenačke snage astralnom ovoju, već je bilo suđeno da

čovječanstvu donese ono što može donijeti samo zrela duša. Sve sile koje su

bile uključene, ovo dijete su vodile kako bi moglo biti utjelovljenje one

individualnosti koja je nekoć u Perziji podučavala o Ahura Mazda, koja je

nekoć svoje astralno tijelo dala Hermesu, i svoje etersko tijelo Mojsiju, i koja

se ponovno pojavila kao veliki učitelj Pitagore, kao Zarathas ili Nazarathos,

veliki učitelj u drevnoj Kaldeji: to nije nijedna druga individualnost nego

individualnost Zaratustre. Zaratustrino jastvo ponovno je utjelovljeno u

djetetu o kojem nam evanđelist Matej govori da ga je rodio par po imenu

Josip i Marija, koji su došli iz kraljevske loze, iz Salomonske loze, loze

Davida, i koji su izvorno živjeli u Betlehemu.

Dakle, u Mateju nalazimo jedan dio istine, a u Luki drugi. Oboje moramo

shvatiti doslovno, jer je istina svijeta složena. Sada znamo tko je rođen iz

svećeničke loze kuće Davidove. Ali također znamo da je iz kraljevske loze

rođen onaj pojedinac, koji je, kao Zaratustra, nekoć radio u Perziji, i

uspostavio magiju drevnog Perzijskog carstva - kraljevsku magiju. Tako su

dvije individualnosti živjele jedna pored druge: mlada Adam-individualnost u

djetetu iz svećeničke loze kuće Davidove, i Zaratustra-individualnost u

djetetu iz kraljevske loze kuće Davidove.

Kako i zašto se sve to dogodilo, te kako je razvoj dalje usmjeravan, više o

tome sutra.



57 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 PETO PREDAVANJE

Basel, 19. rujna 1909.

Velike duhovne struje čovječanstva, dok se probijaju kroz svijet, imaju svaka

svoju posebnu misiju. One ne teku svijetom slučajno, već odvojeno prolaze

kroz određene epohe; zatim se sijeku na raznolike načine i međusobno se

obogaćuju. Tako veliko, snažno utjecanje duhovnih struja čovječanstva

posebno vidimo u događaju u Palestini. Doista, naš je zadatak da taj događaj

sve jasnije imamo pred našom dušom. Ali svjetonazori, kako se razvijaju, to

se ne odvija na način da, kako bi netko apstraktno mogao misliti, prolaze

zrakom i ujedinjuju se u jednoj točci; radije, svjetonazori prolaze kroz bića,

kroz individualnosti. Gdje god se svjetonazor prvi put pojavi, mora ga nositi

individualnost. Tamo gdje se duhovne struje susreću i međusobno

obogaćuju, nešto sasvim posebno mora djelovati i u onima koji su nositelji

tih svjetonazora.

Nekima se jučerašnje predavanje možda učinilo prilično kompliciranim,

posebno način na koji su se dvije velike duhovne struje budizma i

zoroastrizma susrele u konkretnim događajima u Palestini. Kad bismo

govorili samo apstraktno i ne bismo se izravno bavili događajima, trebali

bismo samo pokazati kako se ta dva svjetonazora spajaju. Međutim, kao

antropozofi, imamo zadatak ukazati i na pojedince koji su bili nositelji ta dva

svjetonazora, i na ono što je njima inherentno; jer antropozof bi se uvijek

trebao kretati od apstraktnog prema konkretnom. Stoga vas ne bi trebalo

iznenaditi, da su tamo gdje se trebao dogoditi nešto tako veliko i značajno,

postojale i značajne vanjske složene okolnosti, koje su spriječile jednostavno

spajanje zoroastrizma i budizma. To se moralo pripremati polako i postupno.

Dakle, vidimo kako je budizam utjecao i djelovao u osobnosti rođenoj Josipu

i Mariji iz natanske loze kuće Davidove, kako nam je dijete opisano u

Evanđelju po Luki. S druge strane, imamo, potomke salomonske loze

Davidove loze, taj par Josipa i Mariju s malim Isusom, koji je izvorno živio u

Betlehemu i kojeg opisuje pisac Evanđelja po Mateju. Ovo dijete Isus iz loze

Salomona nositelj je one individualnosti koja je nekoć, kao Zaratustra,

utemeljila drevnu perzijsku kulturu. Dakle, na početku naše kronologije

imamo, kao stvarne individualnosti koje stoje jedna pored druge, dvije

struje, budizma s jedne strane, kako nam je opisan u Evanđelju po Luki, i

zoroastrizam s druge strane, kako nam ga Matej opisuje u Isusu iz

salomonske loze kuće Davidove. Datumi rođenja ove dvojice dječaka ne

podudaraju se točno.

Naravno, danas moram reći nešto što nije u evanđeljima; ali evanđelja ćete

preciznije razumjeti kada naučite nešto iz Akaša kronike, nešto što evanđelja



58 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

samo nagovješćuju u smislu učinaka i posljedica, ali što nisu sama mogla

prepričati. Mora se naglasiti da se ono što je napisano na kraju Evanđelja po

Ivanu odnosi na sva evanđelja: "da sve knjige svijeta ne bi bile dovoljne da

opišu sve što bi trebalo opisati" (Ivan 21,25). I objave koje su čovječanstvu

došle kroz kršćanstvo, nisu one koje su dovršene i zapisane u knjigama i

tako predstavljene svijetu kao cjelina u obliku knjige. Riječi "Ja sam s vama

u sve dane do svršetka svijeta (Matej 28,20) su istinite. Krist nije prisutan

kao mrtvac, već kao živ, i oni čije su duhovne oči otvorene, mogu stalno od

Njega učiti. Kršćanstvo je živa duhovna struja i njegove će se objave nastaviti

sve dok ih ljudi budu sposobni primiti. Stoga će se danas spomenuti neke

činjenice koje imaju odraz u evanđeljima, iako u njima nisu izričito

navedene. Međutim, možete ih ispitati u odnosu na vanjske činjenice, i naći

ćete da su istinite.

Rođenja dvoje Isus djece bila su u razmaku od nekoliko mjeseci. Ali i Isus iz

Lukinog evanđelja i Ivan rođeni su toliko kasnije da takozvani Pokolj nevinih

nije mogao utjecati na njih. Jeste li ikada došli do toga da se oni koji čitaju o

Pokolju nevinih u Betlehemu sigurno moraju pitati: zašto dakle još možemo

imati Ivana? - Ali činjenice su takve da ih možete naći istinitima unatoč
svemu. Uzmite u obzir da Isusa iz Matejevog evanđelja roditelji vode u Egipat

i da se neposredno prije ili u isto vrijeme rodio Ivan. Prema općeprihvaćenom

mišljenju, on ostaje u Palestini, gdje je trebao biti podvrgnut Herodovom

dekretu. Trebao je također proći Herodovo ubojstvo i nije mogao biti tamo.

Vidite, čovjek stvarno mora razmisliti o svim tim stvarima. Jer ako su sva

djeca u prve dvije godine života doista ubijena u to vrijeme, onda bi i Ivan

morao biti ubijen. Međutim, to ćete shvatiti kao razumljivo kada uzmete u

obzir činjenice Akaša kronike, i prepoznate da se događaji iz Evanđelja po

Mateju i Luki ne podudaraju, što znači da rođenje natanskog Isusa ne spada

u vrijeme Pokolja nevinih. Isto vrijedi i za Ivana. Iako ih razdvajaju samo

mjeseci, oni su dovoljni da te činjenice budu moguće.

Isto tako, shvatiti ćete Isusa iz Matejevog evanđelja u svijetlu intimnijih

činjenica. U ovom dječaku, individualnost koju smo upoznali kao Zaratustru

drevne perzijske kulture, ponovno je utjelovljena. Znamo da je ovaj

Zaratustra nekoć svom perzijskom narodu dao veliko učenje Ahura Mazde,

velikog bića Sunca. Znamo da to biće Sunca moramo sebi predstaviti, kao

duhovno-duševni dio onoga, čije vanjsko fizičko Sunce predstavlja fizički dio.

Stoga je Zaratustra mogao reći: ne gledajte samo fizičko Sunce kako zrači,

već gledajte moćno biće, koje duhovno šalje svoje blagotvorne učinke u

svijetlu i toplini. - Ahura Mazda, kasnije nazvan Krist, bio je naviještan od

strane Zaratustre perzijskom narodu. Još Ga nije proglasio bićem koje hoda

Zemljom; mogao je samo pokazati na Sunce i reći: On prebiva gore;

postupno se približava Zemlji i jednog će dana u tijelu prebivati na Zemlji.



59 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Ovdje nam postaje jasna velika, duboka razlika između zoroastrizma i

budizma. Postoji duboka razlika između to dvoje sve dok su bili odvojeni; a

te razlike se rješavaju kada se spajaju i pomlađuju događajima u Palestini.

Obratimo još jednom pozornost na ono što je Buda imao dati svijetu.

Nabrojili smo Budina učenja kao Osmostruki put, kao ono što ljudska duša

mora upiti kao svoj sadržaj, ako želi izbjeći štetne učinke karme. Ono što je

Buda dao svijetu bilo je ono što ljudi, tijekom vremena, moraju razviti iz

vlastite sklonosti i morala: suosjećanje i ljubav. Također sam vam rekao da

je trenutak kada se biće Bodhisattve pojavilo u Budi bio jedinstven trenutak.

Da se tada nije dogodilo da se Bodhisattva u potpunosti pojavio u tijelu

velikog Gautama Bude, onda ono što nazivamo Dharmom, zakonitošću koju

ljudi mogu razviti samo iz sebe oslobađajući svoj astralni sadržaj kako bi se

oslobodili štetnih učinaka karme, ne bi moglo ući u duše svih ljudi. To je

također veličanstveno sugerirano u legendi o Budi, koja kaže da je Buda

postigao sposobnost 'okretanja kotača zakona'. To jest, prosvjetljenjem

Bodhisattve prema Budi, val je zahvatio čitavo čovječanstvo, i kao rezultat

toga, ljudi su sada mogli razviti Dharmu unutar vlastitih duša i postupno se

uzdići do pune dubine Osmostrukog puta. Tu leži izvor, kada je Buda prvi

put razvio učenje koje je trebalo činiti osnovu moralnog raspoloženja

zemaljskih ljudi.

To je bio zadatak ovog Bodhisattve. A kako su pojedinačni zadaci

raspoređeni među velikim pojedincima, postaje jasno, kada u budizmu

izvorno pronađemo sve što osoba može iskusiti u vlastitoj duši kao svoj veliki

ideal. Ideal ljudske duše, što čovjek jest i može biti, sadržaj je Budine

propovijedi. Ali i to je bilo dovoljno za ovu individualnost. Sve u budizmu se

odnosi na unutarnji život, sve se odnosi na čovječanstvo i njegov razvoj, i u

izvornom, istinskom budizmu ne nalazimo ništa od onoga što bismo mogli

nazvati kozmološkim učenjima, iako su uvedena kasnije. Sve se mora

integrirati. Ali prava misija Bodhisattve bila je sljedeća: donijeti ljudima

učenje o unutarnjoj prirodi vlastite duše. Stoga, u određenim propovijedima,

Buda čak odbija reći išta konkretno o kozmičkim vezama. Sve je

predstavljeno na takav način da ljudska duša, kada dopusti Budinim

učenjima da djeluju na nju, može postajati sve bolja. Ljudi se shvaćaju kao

bića unutar sebe; velika utroba kozmosa, iz koje je čovječanstvo izašlo,

zanemaruje se. Budući da je to bila posebna misija Bodhisattve, Budina

učenja kada se istinski shvate, imaju tako topao i dubok učinak na ljudsku

dušu i stoga se čine tako emocionalno rezonantnima i toplima duši koja se

želi s njima uskladiti, posebno kada se, u pomlađenom obliku, pojavljuju u

Evanđelju po Luki.

Individualnost utjelovljena kao Zaratustra u drevnom perzijskom narodu

imala je potpuno drugačiji, zapravo suprotan, zadatak. Zaratustra je učio, o

Bogu izvana, kako duhovno shvatiti kozmos i duhovno u njega prodrijeti.



60 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Buda je našu pozornost usmjerio na nutrinu i rekao: kako se čovjek razvija,

postupno iz neznanja izlaze 'šest organa' koje smo nabrojili kao pet osjetilnih

organa i Manas. - Sve unutar čovjeka, međutim, rađa se iz većeg svijeta. Ne

bismo imali oko osjetljivo na svjetlost, da svjetlost nije rodila oko iz

organizma. "Oko je svjetlost za svjetlost stvorila", kaže Goethe. To je duboka

istina. Od nediferenciranih organa koji su nekoć postojali u ljudskom tijelu,

svjetlost je oblikovala oko. Slično tome, sve duhovne sile u svijetu grade

unutar čovjeka. Ono što je u njemu unutarnje, prvo je organizirano od

božanskih duhovnih sila. Za sve unutarnje, dakle, postoji vanjski pandan.

Sve sile struje u čovjeka izvana, koje su u njemu. Zadatak Zaratustre je bio

ukazati na ono što je izvanjsko, što se nalazi u čovjekovom okruženju. Stoga

je govorio, naprimjer, o Amšaspandima, velikim genijima, kojih je u početku

nabrojio šest - zapravo ih ima dvanaest, ali ostalih šest je skriveno. Ti

Amšaspandi djeluju izvana, organizirajući i oblikujući organe čovjeka.

Zaratustra je pokazao kako stvoritelji čovjeka stoje iza osjetilnih organa.

Ukazao je na velike genije, sile koje nalazimo izvan nas. Buda je ukazao na

sile koje djeluju u čovjeku, na skrivene sile u čovjeku. Zaratustra je,

međutim, ukazao na one sile i entitete, koji su podređeni Amšaspandima,

koje je nazvao dvadeset osam Izarda ili Izada, a koji opet djeluju izvana u

čovjeku kako bi doprinijeli njegovoj unutarnjoj organizaciji. Dakle,

Zaratustra je ukazao na duhovni aspekt kozmosa, na vanjske veze. I dok je

Buda ukazivao na aktualnu supstancu misli, iz misli koje nastaju u

čovjekovoj duši, Zaratustra je ukazao na Farohare ili Feruere ili Frawarschai,

na misli koje stvaraju svijet i koje nas okružuju, koje su razasute posvuda u

svijetu. Jer koje god misli čovjek ima, prisutne su posvuda u vanjskom

svijetu.

Stoga je Zaratustra morao proglasiti svjetonazor koji se bavio dešifriranjem i

raščlanjivanjem vanjskog svijeta. Morao je za narod pružiti svjetonazor koji

je morao djelovati, morao je imati učinka u vanjskom svijetu. Misija

Zaratustre u potpunosti je u skladu s karakternim osobinama drevnog

perzijskog naroda. Stoga bismo mogli reći i da je Zaratustri bilo suđeno

njegovati snagu i učinkovitost u vanjskom svijetu, čak i ako je to u početku

izraženo na način koji bi moderni ljudi mogli smatrati odbojnim. Stvoriti

snagu, učinkovitost i samopouzdanje u vanjskom djelovanju kroz spoznaju,

da čovjek nije siguran samo kroz sebe, već da počiva u krilu božanskog

duhovnog svijeta - to je bila misija Zaratustre - istaknuti da čovjek treba reći

sebi: gdje god stojiš u svemiru, ne stojiš sam; stojiš u duhom prožetom

kozmosu i dio si bogova svijeta i duhova svijeta; rođen si iz duha i u njemu

počivaš. Sa svakim udahom udišete božanski duh; sa svakim udahom

možete prinijeti žrtvu velikom duhu, izdisajem. Stoga je inicijacija

Zaratustre, u skladu s njegovom misijom, morala biti drugačija od inicijacije

drugih velikih misionara čovječanstva.



61 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Prisjetimo se sada što je ta individualnost utjelovljena u Zaratustri mogla

postići. Stajala je na tako visokoj razini razvoja, da je mogla osigurati

sljedeću kulturnu struju nakon drevne perzijske, za egipatsku kulturu. -

Zaratustra je imao dva učenika: individualnost koja se kasnije ponovno

pojavila kao egipatski Hermes i onu koja se kasnije ponovno pojavila kao

Mojsije. I kada su se te dvije individualnosti reinkarnirale u čovječanstvu

radi svog daljnjeg rada, astralno tijelo Zaratustre, koje je prinio kao žrtvu,

utjelovljeno je u Hermesa. Vidimo reinkarnaciju astralnog tijela Zaratustre u

egipatskom Hermesu. Hermes je u sebi nosio astralno tijelo Zaratustre, koje

mu je dano kako bi se sve što je Zaratustra upio u smislu znanja o vanjskom

svijetu, moglo ponovno roditi u vanjskom svijetu. A etersko tijelo Zaratustre

preneseno je Mojsiju; i budući da je s eterskim tijelom povezano sve, što se

razvija u vremenu, Mojsije je mogao, kada je postao svjestan tajni svog

eterskog tijela, mogao probuditi procese vremena u velikim, snažnim

slikama, poput onih s kojima se suočavamo u Postanku. Tako je Zaratustra

nastavio djelovati snagom svoje individualnosti, inaugurirajući i utječući na

egipatsku kulturu i ono što se iz nje razvilo kao drevna hebrejska kultura.

Takva je osoba predodređena za veliko, također kroz svoje 'Ja'. 'Ja'

Zaratustre se više puta utjelovio u drugim osobnostima. Jer individualnost

koja je postigla takav stupanj uvijek može posvetiti astralno tijelo i ojačati

etersko tijelo, čak i nakon što je poslala izvorne. Tako se Zaratustra ponovno

rodio i ponovno pojavio šest stotina godina prije naše ere u drevnoj Kaldeji

kao Zaratas ili Nazaratos, koji je postao učitelj kaldejske ezoterne škole, kao

i učitelj Pitagore, stekavši duboke uvide u vanjski svijet. Ako se istinski

uronimo u mudrost Kaldejaca s onim što nam antropozofija, a ne

antropologija, može ponuditi, tada ćemo steći razumijevanje onoga što je

Zaratustra, kao Zaratas, mogao podučavati u ezoternim školama drevnih

Kaldejaca.

Sve što je Zaratustra mogao podučavati i donijeti svijetu, kao što smo vidjeli,

bilo je usmjereno na vanjski svijet, na unošenje reda i sklada u njega. Stoga

je umijeće stvaranja i organiziranja carstava na način koji odgovara

napretku čovječanstva i omogućuje društveni poredak, bila i Zaratustrina

misija. I stoga se oni koji su pripadali učenicima Zaratustre s pravom mogu

nazvati ne samo velikim čarobnjacima i velikim posvećenicima, već i

kraljevima - to jest onima koji poznaju umijeće stvaranja vanjske socijalne

organizacije i poretka.

U kaldejskim školama razvila se ogromna odanost individualnosti - a ne

osobnosti - Zaratustre. Ovi mudraci Istoka osjećali su srodstvo sa svojim

velikim vođom. U njemu su vidjeli zvijezdu čovječanstva, jer 'Zoroaster' je

opis za 'zlatnu zvijezdu' ili 'zvijezdu sjaja'. U njemu su vidjeli odraz samog

Sunca. I iz njihove duboke mudrosti, to im nije moglo ostati skriveno kada se

njihov učitelj ponovno pojavio u Betlehemu. Tamo, vođeni svojom



62 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

'zvijezdom', donijeli su mu vanjske znakove za ono najbolje, što je mogao dati

čovječanstvu. Najbolje što se moglo dati čovjeku iz struje Zaratustre bilo je

znanje o vanjskom svijetu, o misterijama kozmosa, apsorbirano u čovjekovo

astralno tijelo, u misao, osjećaj i volju, tako da su učenici Zaratustre

nastojali prožeti svoje mišljenje, osjećanje i volju - moći svoje duše -

mudrošću koja se može izvući iz dubokih temelja božanskog duhovnog

svijeta. Za to znanje, stečeno apsorpcijom vanjskih misterija, koristili su

zlato, tamjan i smirnu kao simbole: zlato kao simbol za mišljenje, tamjan za

pobožnost, za ono što nas prožima kao osjećaj, a smirnu za moć volje. Tako

su pokazali svoju povezanost sa svojim učiteljem kada su se pojavili pred

njim, nakon njegova ponovnog rođenja u Betlehemu. Stoga nam pisac

Evanđelja po Mateju ispravno govori kako su mudraci, među kojima je

Zaratustra radio, znali da se on ponovno pojavio među ljudima i kako su

izrazili svoje srodstvo s njim kroz tri simbola - zlato, tamjan i smirnu -

simbole najboljeg što im je dao (Matej 2,11).

Poanta je bila u tom da je Zaratustra, u liku Isusa, mogao snažno djelovati iz

salomonske loze, Davidove loze, kako bi čovječanstvu, u pomlađenom obliku,

vratio sve što je prethodno dao. Da bi to učinio, morao je prizvati svu moć
koju je nekoć posjedovao. Stoga se u prvom redu nije mogao roditi u tijelu iz

svećeničke loze kuće Davidove, već samo u tijelu iz kraljevske loze. Dakle,

Evanđelje po Mateju izražava vezu između kraljevskog imena u drevnoj

Perziji, i loze djeteta u koje se Zaratustra utjelovio. Drevni tekstovi mudrosti

Bliskog istoka, uvijek su aludirali na te događaje. Oni koji istinski razumiju

ove tekstove mudrosti, čitaju ih drugačije od onih koji nisu svjesni činjenica i

stoga sve brkaju. Naprimjer, u Starom zavjetu imamo dva proročanstva:

jedno u Henokovim apokrifima, koje više upućuje na natanskog Mesiju iz

svećeničke loze, i jedno u Psalmima, koje se odnosi na Mesiju iz kraljevske

loze. Sve što je spomenuto u svetim spisima odgovara činjenicama koje

možemo izvući iz Akaša kronike. Ali Zaratustra je sada morao skupiti sve

moći koje su nekoć bile u njemu. Egipatskoj i drevnoj hebrejskoj kulturi -

Hermesu i Mojsiju - predao je ono što je bilo u njegovom astralnom i

eterskom tijelu. S tim se morao ponovno ujediniti. Morao je, takoreći,

povratiti snage svog eterskog tijela iz Egipta. Pred našim se očima otkriva

duboka misterija: Isus iz salomonske loze kuće Davidove, koji je

reinkarnirani Zaratustra, mora biti odveden u Egipat; i tamo je odveden. Jer

tamo postoje sile koje su tekle iz njegova astralnog i eterskog tijela, sile koje

je prvo dao Hermesu a zatim Mojsiju. Budući da je utjecao na egipatsku

kulturu, morao je, takoreći, ponovno preuzeti sile koje je tamo dao. Stoga je

'bijeg u Egipat' i ono što se duhovno dogodilo, apsorpcija svih sila koje su

mu sada bile potrebne da snažno dalje dade čovječanstvu, u pomlađenom

obliku, ono što mu je dao u prošlim epohama.

Dakle, vidimo kako Matej točno prikazuje betlehemskog Isusa, čiji su

roditelji izvorno bili stanovnici Betlehema. Samo Luka prepričava da su



63 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

roditelji njegovog Isusa živjeli u Nazaretu, da su otišli u Betlehem radi

'poreza' i da se tijekom tog kratkog razdoblja tamo rodio Lukin Isus, nakon

čega su se roditelji vratili u Nazaret. Evanđelje po Mateju ukazuje samo na to

da je Isus rođen u Betlehemu i da je morao biti odveden u Egipat. Tek nakon

povratka iz Egipta njegovi su se roditelji nastanili u Nazaretu, kako bi Isus,

koji je reinkarnirani Zaratustra, mogao biti blizu onoga koji predstavlja

drugu struju, budizam. Tako se na konkretan način dva svjetonazora

spajaju.

Tamo gdje evanđelja najdublje prodiru, također nam otkrivaju, u svojoj

dubini, o čemu se radi. Ono što je u ljudima usko povezano s voljom i

snagom, s kraljevskim elementom - da upotrijebimo tehnički izraz - oni koji

su razumjeli misterije egzistencije, znali su da se vanjskim nasljeđivanjem

prenosi od očinskog elementa. Ali ono što je povezano s unutarnjim

elementom, s mudrošću i unutarnjom pokretljivošću duha, prenosi se

majčinskim elementom. Goethe, koji je tako duboko zavirio u misterije

egzistencije, nagovještava tu vezu riječima:

Od oca imam stas,

Ozbiljno život vodim,

Od majke vedru narav,

I žudnju prema pričama.

- istina koju tako često možete pronaći potvrđenu u svijetu. Stas, vanjski

oblik, koji se izravno izražava u vanjskom obliku, i, 'ozbiljno ponašanje u

životu', koje je povezano s karakterom 'Ja', čovjek nasljeđuje od očinskog

elementa. Stoga je salomonski Isus morao naslijediti svoju snagu

prvenstveno od očinskog elementa, jer je to oduvijek bila njegova misija:

donijeti u svijet ono što iz svijeta zrači božanskim moćima. Pisac Evanđelja

po Mateju to izražava najveličanstvenije što se može. Utjelovljenje

jedinstvene individualnosti proglašava se iz duhovnog svijeta kao

monumentalni događaj, i to se ne najavljuje Mariji, već ocu, Josipu (Matej

1,20-21). Iza svega toga leže najdublje istine; takve se stvari ne smiju

shvatiti kao slučajne. - Unutarnje osobine naslijeđene od majke prenesene

su Isusu iz natanske loze. Stoga je Isus iz Lukinog evanđelja morao biti

naviještan svojoj majci, a tu najavu njegovoj majci vidimo u Lukinom

evanđelju (Luka 1,26-38). Tako su duboke činjenice izražene u vjerskim

spisima. Ali nastavimo.

Značajne stvari izražene su i u svim ostalim opisanim činjenicama. Prvo,

preteča Isusa iz Nazareta treba se pojaviti u obliku Ivana Krstitelja. Tek

postupno možemo dublje proniknuti u individualnost Krstitelja. Prvo ga

prihvatimo onakvim s kakvim se susrećemo na slici, da najavi ono što će

doći samo s Isusom. On to proglašava, s beskonačnom snagom, sakupljeno



64 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

sve vanjsko, sve što leži u vanjskom zakonu, što je ležalo u staroj objavi.

Krstitelj želi ljudima donijeti to da održavaju ono što je napisano u zakonu,

što je staro u kulturi, ono što su zaboravili, ono što je zrelo, ali na što više

ne obraćaju pažnju. Stoga, on prije svega mora posjedovati snagu duše koja

je zrela, čak i prezrela, kada se rodi u svijetu. Rođen je od starijeg para,

rođen na takav način da je njegovo astralno tijelo, čisto i pročišćeno od svih

sila koje ljude vuku prema dolje, jer strast i želja ne igraju ulogu kod

njegovih starijih roditelja. To je, pak, duboka mudrost, na koju se

nagoviješta u Evanđelju po Luki (Luka 1,18). Takvu individualnost snabdjela

je i velika majčinska loža čovječanstva. Tamo, gdje veliki Manu usmjerava i

vodi procese u duhovnom području, struje se šalju tamo gdje su potrebne.

Tako 'Ja' poput onoga Ivana Krstitelja rađa se u tijelu izravno pod vodstvom i

uputama velike majčinske lože čovječanstva, središnjeg mjesta zemaljskog

duhovnog života. Iz istog mjesta potječe i 'Ja' Ivana Krstitelja, iz kojeg je

također i duševno biće za Djeteta Isusa iz Evanđelja po Luki proizašlo, osim

što je Isusu dano više onih kvaliteta koje još nisu bile prožete egoističnim

'Ja', to jest, mlada duša vođena je na mjesto gdje će se ponovno rođeni Adam

utjeloviti.

Činit će vam se čudnim, da bi duša bez istinski razvijenog 'Ja', mogla biti

usmjerena od velike majčinske lože na neko mjesto. Jer isto 'Ja' koje je u biti

uzeto za Isusa iz Lukinog evanđelja, darovano je tijelu Ivana Krstitelja, i

oboje - ono koje živi kao duševno biće u Isusu iz Lukinog evanđelja i ono

koje živi kao 'Ja' u Ivanu Krstitelju - stoje u unutarnjem odnosu od samog

početka. Dok se ljudski embrij razvija u majčinoj utrobi, 'Ja' se doista

ujedinjuje s ostalim članovima ljudskog organizma u trećem tjednu, ali tek

postupno postaje učinkovito u posljednjim mjesecima prije rođenja. Tek tada

'Ja' postaje unutarnja, aktivna sila. Jer u normalnom slučaju, gdje 'Ja'

djeluje na uobičajeni način kako bi pokrenulo ljudsko embrij, imamo posla s

'Ja' koje potječe iz prethodnih inkarnacija i pokreće ljudski embrij. Ovdje,

međutim, kod Ivana, imamo posla s 'Ja' koje je povezano s duševnim bićem

natanskog Isusa. Stoga, u Evanđelju po Luki, Isusova majka mora ići majci

Ivana Krstitelja, kada je ova u šestom mjesecu trudnoće, i ono što je inače

stimulirano vlastitim 'Ja' u vlastitoj osobnosti, ovdje je stimulirano drugim

nerođenim djetetom. Dijete Elizabete počinje se kretati, kada mu se približi

žena koja nosi dijete Isusa; jer je to 'Ja' kroz koje se stimulira dijete u drugoj

majci (Luka 1,39-44). Toliko je duboka veza između onoga koji je trebao

dovesti do konvergencije dviju duhovnih struja i onoga koji je trebao to

nagovijestiti.

Dakle, vidimo kako se na početku naše ere događa nešto uistinu izvanredno.

Ako ljudi obično preferiraju da istina bude jednostavna, to proizlazi iz

ljudske lijenosti, koja ne voli razmišljati o složenim konceptima; ali najveće

istine mogu se shvatiti samo najvećim duhovnim naporom. Ako se već mora

uložiti veliki napor da se opiše stroj, onda se sigurno ne smije očekivati da će



65 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

najveće istine biti i najjednostavnije. Istina je duboka i stoga složena, te

moramo napregnuti svoje duhovne snage ako želimo postupno razumjeti

istine koje se odnose na događaje u Palestini. Nitko ne bi trebao pristati na

prigovor da su stvari predstavljene na previše kompliciran način;

predstavljene su onakve kakve jesu, a takve su jer se bavimo najvećom

činjenicom razvoja Zemlje.

Tako vidimo dva Isus djeteta kako odrastaju; prvo, sin Natan roditelja,

Josipa i Marije, i ovog sina vidimo rođenog mladoj majci - na hebrejskom bi

se za to koristila riječ Alma - jer ono što je trebalo djelovati kao mlada duša

moralo se roditi vrlo mladoj majci. S ovim sinom, roditelji su dalje živjeli u

Nazaretu, nakon povratka iz Betlehema. Nisu imali druge djece. Majka je

trebala jedino i isključivo biti majka ovog Isusa. - Zatim imamo Isusa

roditelja Josipa i Marije iz salomonske loze. Nakon što se ovaj par vratio iz

Egipta i nastanio u Nazaretu, imali su još nekoliko djece, koje ćete pronaći

navedene u Evanđelju po Marku: Šimuna, Judu, Josipa, Jakova a također i

dvije sestre (Marko 6,3). - Dvoje djece Isus odrastalo je. Dijete koje

utjelovljuje zaratustrinu individualnost razvija, s nevjerojatno brzim

sazrijevanjem, one moći koje mora razviti kada je takva snažna

individualnost aktivna u tijelu. Individualnost aktivna u tijelu drugog Isusa

je drugačije vrste. Njezin najvažniji aspekt je Budina Nirmanakaya. To je

nešto što leži u ovom djetetu. Stoga nam se, kada se roditelji vrate iz

Jeruzalema, također govori: dijete je puno mudrosti - to jest, njegovo etersko

tijelo je prožeto mudrošću - i milost Božja je nad njim (Luka 2,40). Ali on je

odrastao na takav način da je neobično sporo razvijao obične ljudske osobine

koje se odnose na razumijevanje i percipiranje vanjskog svijeta. Običan

čovjek bi upravo ovog Isusa nazvao 'relativno zaostalim djetetom', ako bi se

usredotočio isključivo na njegove sposobnosti razumijevanja i shvaćanja

vanjskog svijeta. Međutim, upravo se unutar ovog djeteta razvilo nešto što je

teklo iz Budine zasjenjene Nirmanakaye. Ono je razvilo dubinu unutarnjeg

života koja se ne može usporediti ni sa čim drugim na svijetu. U dječaku se

razvila dubina osjećaja koja je imala izvanredan učinak na sve oko njega. -

Dakle, u natanskom Isusu vidimo kako raste duboko osjećajno biće, a u

salomonskom Isusu vidimo kako raste individualnost s ogromnom zrelošću i

dubokim razumijevanjem svijeta.

Sada je nešto značajno rečeno majci Natanskog Isusa, tom duboko

osjećajnom djetetu. Čak i kada je Šimun stajao pred novorođenčetom i vidio

ga u sjeni onoga koga nije mogao vidjeti kao Budu u Indiji, predvidio je veliki

monumentalni događaj koji se trebao dogoditi; ali je također izgovorio

duboke i značajne riječi o 'maču koji će probosti majčino srce' (Luka 2,35). I

ove riječi se odnose na nešto što danas pokušavamo razumjeti.

Dvoje djece odraslo je u neposrednoj blizini i prijateljskom odnosu svojih

roditelja, oboje se razvijajući otprilike do dvanaeste godine. Kada se približila



66 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

dvanaesta godina natanskog Isusa, njegovi su roditelji, kako je običaj, otišli

u Jeruzalem kako bi sudjelovali u blagdanu Pashe i poveli su dijete sa

sobom, kao što je bio običaj kada djeca dosegnu zrelost. U Evanđelju po Luki

nalazi se izvanredno tajanstven izvještaj o dvanaestogodišnjem Isusu u

hramu. Kaže se: kad su se roditelji vraćali s blagdana, odjednom su shvatili

da dječaka nema i kad ga nisu mogli pronaći među mnoštvom, vratili su se i

pronašli ga u hramu među velikim učiteljima, svi zadivljeni njegovom

mudrošću (Luka 2,41-50).

Što se tamo dogodilo? Posavjetujmo se s neprolaznim Akaša zapisom.

Činjenice svijeta nisu tako jednostavne. Ono što se ovdje dogodilo događa se

i drugdje u svijetu, iako na drugačije načine. Ponekad se dogodi da

pojedinac, u određenoj fazi razvoja, zahtijeva drugačije uvjete od onih koji su

mu osigurani od početka. Stoga se stalno događa da osoba odraste do

određene dobi - a zatim iznenada padne u nesvijest i bude kao mrtva. Tada

se događa transformacija: njihovo vlastito 'Ja' ih napušta, a drugo 'Ja'

zauzima mjesto u njihovom tijelu. Takva translokacija 'Ja' događa se i u

drugim slučajevima; to je fenomen poznat svakom okultistu. Ovdje, u

slučaju dvanaestogodišnjeg Isusa, dogodilo se sljedeće: ono jastvo, koje je do

tada koristilo tijelo Isusa iz kraljevske lože, kuće Davidove, kao jastvo

Zaratustre, u svrhu da dosegne vrhunac svog vremena, izašlo je iz tijela

salomonskog djeteta Isusa, i prenijelo se na natanskog Isusa, koji se stoga

činio preobraženim. Roditelji ga nisu prepoznali; nisu razumjeli njegove

riječi. Jer sada je 'Ja' Zaratustre koje mu je bilo preneseno, govorilo kroz

natanskog Isusa. To je bio trenutak kada se Budina Nirmanakaya ujedinila s

izbačenim astralnim majčinskim ovojem, a to je bio i trenutak kada se 'Ja'

Zaratustre ujedinilo s natanskim Isusom. Sada je 'Ja' Zaratustre živjelo u

natanskom Isusu. I to dijete, toliko preobraženo da ga roditelji nisu mogli

razumjeti, sada su ponijeli kući sa sobom.

Nedugo zatim, majka ovog malog Isusa umrla je, tako da je ovo dijete, u

kojem je sada prebivalo 'Ja' Zaratustre, ostalo siroče s majčine strane. Vidjet

ćemo da činjenica da je ta majka umrla i ostavila dijete siroče, ukazuje na

posebno duboku vezu. - Ni drugo dijete nije moglo nastaviti živjeti u

uobičajenim okolnostima nakon što ga je 'Ja' Zaratustre napustilo. Josip iz

salomonske loze ranije je umro, a majka salomonskog djeteta Isusa, zajedno

sa svojom djecom Jakovom, Josipom, Judom, Šimunom i dvije kćeri,

odvedena je u kuću natanskog Josipa; tako je Zaratustra sada ponovno živio

s obitelji u koju se utjelovio, osim oca. Na taj su se način dvije obitelji spojile

u jednu, i tako je majka braće i sestara - možemo ih nazvati braćom i

sestrama, jer su u smislu 'Ja' braća i sestre - živjela u kući natanskog Josipa

s Isusom, koji je, prema njegovom rodnom gradu, tjelesno bio rodom iz

Nazareta. Dakle, živio je zajedno s njima.



67 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Dakle, konkretno vidimo spoj budizma i zoroastrizma. Jer tijelo u kojem je

prebivala zrela 'Ja' duša Zaratustre, moglo je apsorbirati i ujediniti ono što je

nastalo kroz Budinu Nirmanakayu, primajući napušteni astralni majčinski

ovoj natanskog Isusa. Dakle, sada visimo individualnost koja raste unutar

Isusa iz Nazareta, koja u sebi nosi jastvo Zaratustre, osvijetljeno i

produhovljeno pomlađenom Nirmanakayom Bude. Ono što je spoj budizma i

zoroastrizma, vidimo kako na taj način živi u duši Isusa iz Nazareta. Budući

da je i Josip iz natanske loze umro, i to relativno rano, dijete Zaratustra je,

uistinu, siroče; osjeća se siročetom. On nije ono što jest prema svom

tjelesnom podrijetlu. U duhu, on je uskrsli Zaratustra. Prema tjelesnom

podrijetlu, njegov otac je Josip iz natanske loze, i prema vanjskom gledanju,

svijet ga je morao takvim prihvatiti. Luka nam to precizno govori, a mi

moramo točno shvatiti njegove riječi:

"I dogodi se, dok se sav narod krstio, primi krštenje također Isus, dok se

je molio otvori se nebo;

Duh Sveti siđe na njega u tjelesnom obliku poput goluba. I glas dođe s

neba: 'Ti si moj Sin, ljubljeni, danas sam te rodio.'

Isusu je bilo oko trideset godina kad je započeo..."

i sada se ne navodi samo da je sin Josipov, već se kaže:

"....i smatrao se Josipovim sinom" (Luka 3,21-23), jer se 'Ja' izvorno

utjelovilo u Salomonovom Isusu i stoga u biti nije imao nikakve veze s

Natanovim Josipom.

Sada pred sobom imamo u Isusu iz Nazareta, veliko, moćno unutarnje, biće,

u kojem su bili ujedinjeni svi blagoslovi budizma i svi blagoslovi

zoroastrizma. Ta nutrina bila je predodređena za nešto veliko i moćno

kasnije. Nešto sasvim drugačije moralo mu se dogoditi nego onima koje je

Ivan krstio u Jordanu. I vidjet ćemo, da je kasnije to unutarnje biće moralo

primiti individualnost Krista u Jordanu. Tada se besmrtno biće izvorne

majke natanskog Isusa ponovno spustilo i preobrazilo majku koja je bila

primljena u kuću natanskog Josipa, vraćajući joj djevičanstvo, tako da mu je

duša te majke koju je Isus izgubio vraćena pri Ivanovom krštenju. Ova

majka, koja je ostala s njim, stoga u sebi sadrži dušu njegove izvorne majke,

koja se u Bibliji naziva Blažena Marija (Luka 1,28).



68 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 ŠESTO PREDAVANJE

Basel, 20. rujna 1909.

Bit će nam relativno lako razumjeti detalje Lukinog evanđelja ako prvo na

odgovarajući način postavimo temelje, tako da dotična bića i individualiteti

stoje živo pred nama, takoreći, da znamo s kim zapravo imamo posla. Stoga,

molim vas da se ne obeshrabrite ako imamo znatnu količinu 'pozadinske

priče', takoreći. Prvo, moramo shvatiti veliku figuru u središtu Evanđelja u

svoj njegovoj složenoj suštini, a također i neke druge stvari bez kojih nikada

ne bismo mogli shvatiti ono što nam se tada u svoj svojoj jednostavnosti

pojavljuje u Evanđelju po Luki.

Prvo, moramo se prisjetiti nečega o čemu smo već raspravljali posljednjih

dana: velikog značaja tog jedinstvenog bića koje nazivamo Budom, koje se,

kao što smo rekli, uzdiglo od Bodhisattve do Bude u petom ili šestom

stoljeću prije Krista. Okarakterizirali smo što je to značilo za čovječanstvo i

želimo to još jednom detaljno razmotriti.

Sadržaj Budinih učenja morao je, takoreći, biti darovan čovječanstvu kao

njegov vlastiti. Ako bismo se vratili unatrag izvan Budinog doba, morali

bismo reći, da u svim prethodnim epohama čovječanstva, nijedno ljudsko

biće na Zemlji ne bi moglo samo od sebe otkriti ovo učenje suosjećanja i

ljubavi, izraženo u Osmostrukom putu. Ljudski razvoj još nije napredovao do

točke u kojoj bi bilo koja duša mogla pronaći te istine kroz uranjanje u

vlastito promišljanje i osjećaje. Sve na svijetu je još u povojima, sve tek

nastaje, i da bi bilo što nastalo, moraju se dati uzroci. Kako su, naprimjer,

ljudi u ranijim vremenima mogli slijediti principe Osmostrukog puta? Mogli

su to činiti samo zato što su im oni, u određenom smislu, predani, usađeni u

njih iz okultnih škola inicijacija i vidovnjaka. Unutar misterija, unutar

okultnih škola vidovnjaka, Bodhisattva je podučavao, upravo zato što su

takve škole nudile mogućnost uzdizanja u više svjetove i primanja onoga što

se još nije moglo dati vanjskom čovjekovom razumu, vanjskoj čovjekovoj

duši. Međutim, u tim davnim vremenima, to je moralo biti usađeno, takoreći,

u ostatak čovječanstva, od onih koji su imali sreću da imaju izravan kontakt

s učiteljima u okultnim školama. Bez mogućnosti da ljudi sami dođu do

principa, na njihove živote se moralo utjecati tako da se odvijaju u skladu s

tim principima. Dakle, oni koji su živjeli izvan misterija, u određenom smislu

nesvjesno, slijedili su ono što im je dano, također nesvjesno, od onih koji su

im to mogli prenijeti iz okultnih škola. Nije postojalo ljudsko tijelo na Zemlji,

koje bi moglo biti organizirano na takav način, čak i da je sva duhovnost

prodrla u njega, da bi čovjek sam iz sebe mogao otkriti sadržaj Osmostrukog

puta. To je moralo biti otkrivenje odozgo, posredovano odgovarajućim

putovima. Iz toga slijedi da biće poput Bodhisattve, jednostavno nije bilo



69 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

sposobno u potpunosti koristiti ljudsko tijelo prije doba Bude. Na Zemlji nije

mogao pronaći tijelo u kojem bi mogao utjeloviti sve sposobnosti kojima bi

trebao utjecati na čovječanstvo. Takvo ljudsko tijelo nije postojalo. - Pa što je

bilo potrebno? Kako se takav Bodhisattva utjelovio? Moramo si postaviti to

pitanje.

Ono što je on bio, kao duhovno biće, nije u potpunosti utjelovio. Da je netko

vidovito promatrao takvo tijelo, oživljeno Bodhisattvom, vidio bi da ono samo

djelomično obuhvaća biće Bodhisattve, koje se, kao etersko tijelo, proteže

daleko izvan čovjekovih ovoja i na taj način održava svoju vezu s duhovnom

oblasti, koju nikada nije u potpunosti napustilo. Dakle, Bodhisattva nikada

nije u potpunosti napustio duhovni svijet. Živio je istovremeno u duhovnom

tijelu i fizičkom tijelu. To je bio prijelaz od Bodhisattve do Bude: prvi put je

postojalo takvo tijelo u koje je Bodhisattva mogao, takoreći, u potpunosti ući

i razviti svoje sposobnosti u njemu. Time je uspostavio ljudski oblik, kojem

bi ljudi trebali težiti, da se ugledaju, kako bi iz sebe mogao otkriti učenje

Osmostrukog puta, baš kao što ga je Bodhisattva otkrio iz sebe pod Bodhi

drvetom. Da je netko ispitao biće utjelovljeno u Budi u njegovim ranijim

inkarnacijama, morao bi reći: bilo je takvo da je djelomično moralo ostati u

duhovnom svijetu i moglo je prenijeti samo dio svog bića u tijelo. Tek sada, u

petom do šestom stoljeću prije Krista, postojala je prva ljudska organizacija

u koju je Bodhisattva u potpunosti mogao ući, i tako dati primjer da samo

čovječanstvo može pronaći Osmostruki put iz moralne dispozicije duše.

Ovaj fenomen, da postoje ljudska bića čija esencija postoji djelomično u

duhovnom svijetu, bio je poznat svim religijama i svjetonazorima. Znali su da

postoje takva bića za koja je ljudska priroda, takoreći, previše

ograničavajuća, da bi obuhvatila punu individualnost takvih bića koja

moraju djelovati na Zemlji. Unutar bliskoistočnog svjetonazora, ova vrsta

sjedinjenja viših individualnosti takvih bića s fizičkim tijelom nazivala se

ispunjenjem Duhom svetim. To je vrlo specifičan tehnički izraz. A u

terminologiji bliskoistočnih jezika, za biće poput Bodhisattve utjelovljenog na

Zemlji reklo bi se da je 'ispunjeno Duhom svetim', što znači da sile koje čine

takvo biće nisu u potpunosti unutar tog bića; nešto duhovno mora djelovati

na njega izvana. Stoga bi se moglo reći i: Buda je bio ispunjen Duhom svetim

u svojim prethodnim inkarnacijama.

Kad to shvatimo, moći ćemo shvatiti i ono što smo pročitali na početku

Lukinog evanđelja i ono čega smo se jučer mogli dotaknuti. Znamo da je u

eterskom tijelu jednog Djeteta Isusa, koje je fizički proizašlo iz natanske loze

kuće Davidove, živio dotad netaknuti dio tog eterskog tijela koje je uzeto od

čovječanstva tijekom događaja zvanog Pad, tako da je, takoreći, ta eterska

supstanca koja je uzeta od Adama prije Pada sačuvana i uronjena u ovo

dijete. Moralo je biti tako, da bi takvo mlado biće, netaknuto svim

iskustvima zemaljskog razvoja, moglo postojati, sposobno primiti sve što je



70 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

trebalo primiti. Bi li obična osoba, koja je prošla inkarnacije od lemurijskog

doba, mogla apsorbirati zasjenjenost Budinom Nirmanakayom? Nikako! A

još manje je mogla upiti ono što je kasnije trebalo ući u njega. Moralo je

nastati tako profinjeno ljudsko tijelo, ono koje je moglo nastati samo

uranjanjem Adamove eterske supstance, netaknute svim zemaljskim

iskustvima, u etersko tijelo samog ovog Isus djeteta. Međutim, kroz to je ta

eterska supstanca bila povezana i sa svim silama koje su djelovale u

zemaljskom razvoju prije Pada, silama koje su sada imale snažnu

manifestaciju moći u ovom Djetetu. To je omogućilo ono čega smo se

dotaknuli jučer: taj izvanredan utjecaj koji je majka natanskog Isusa imala

na majku Ivana Krstitelja, a također i na samog Ivana prije nego što se rodio.

Da bismo to učinili, moramo razjasniti s kakvom vrstom bića imamo posla u

Ivanu Krstitelju. To biće Ivana možemo razumjeti samo ako shvatimo

razliku, između te jedinstvene objave koja je tekla u Indiji preko Bude - koju

smo za našu svrhu dovoljno okarakterizirali - i one objave koja je došla do

drevnog hebrejskog naroda preko Mojsija i njegovih nasljednika, drevnih

hebrejskih proroka.

Kroz Budu, čovječanstvo je steklo ono što duša može otkriti kao vlastiti

inherentni zakon, ono što može uspostaviti kako bi se pročistila i

organizirala do visoke moralne razine dostižne na Zemlji. Zakon duše,

Dharmu, proglasio je Buda, proglasio ga na način na koji ga ljudi, na

najvišem stupnju svog razvoja, mogu otkriti iz same ljudske duše. A Buda je

bio taj koji ga je prvi otkrio. Ali razvoj čovječanstva nije ravna linija.

Najrazličitije kulturne struje moraju se međusobno obogaćivati.

Ono što se trebalo dogoditi u zapadnoj Aziji kao Krist događaj, zahtijevalo je

da, u određenom smislu, ovaj zapadnoazijski razvoj zaostaje za indijskim,

kako bi kasnije, na svježiji način, apsorbirao ono što je Indiji dano na

drugačiji način. Unutar zapadne Azije morao se, takoreći, stvoriti narod koji

se razvijao na potpuno drugačiji način, koji je zaostajao za narodima dalje na

Istoku. Dok su, u smislu mudrosti svijeta, narodi Istoka bili dovedeni do

točke u kojoj su mogli vidjeti Bodhisattvu kao Budu, narodi zapadne Azije -

posebno drevni hebrejski narod - morali su biti ostavljeni na djetinjastoj,

nižoj razini. To je bilo nužno. Jer u velikoj mjeri, u razvoju čovječanstva,

moralo se učiniti isto, što bismo mogli primijeniti u maloj mjeri ako bismo

imali osobu koja se razvija do određene zrelosti do dvadesete godine; time

stječe određene sposobnosti, ali stečene sposobnosti su, u određenom

pogledu, i određeno ograničenje, prepreka.

Kada netko stekne vještine u određenoj dobi, te vještine imaju karakteristiku

da žele održati sebe na toj razini, zadržati osobu u toj fazi. Čvrsto ga drže, a

kasnije, u tridesetima, ne može lako napredovati iznad razine koju je stekao

u dvadesetima. Ako, s druge strane, imamo drugu osobu koja je u

dvadesetima malo toga stekla vlastitim naporima, a zatim te vještine nauči



71 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

od druge, ona koja je ostala djetinjastija može lakše napredovati od te razine,

i, u tridesetima, vjerojatnije je da će biti na višoj razini od prve. Svatko tko

može promatrati život otkrit će da je to tako. Stečene vještine, koje je netko,

takoreći, učinio svojima, također tvore ograničenje za kasniji život, dok ono

što netko nije tako duboko povezao sa svojom dušom, što je stekao više

izvana, predstavlja manje ograničenje.

Ako čovječanstvo želi napredovati, tada uvijek mora postojati jedna kulturna

struja koja interno apsorbira i stječe određeni zbroj sposobnosti, dok druga

struja mora teći uz nju, čiji je razvoj donekle usporen. Tada imamo jednu

kulturnu struju koja razvija određene sposobnosti do odgovarajuće razine; te

su sposobnosti sada isprepletene s najdubljom suštinom te struje i s

ljudskom prirodom. To ide dalje: nastaje nešto novo. Ali ta struja ne bi bila

sposobna sama se uzdići na višu razinu. Stoga je trebalo postići da druga

struja teče uz prvu. Ova druga struja ostaje, u određenom smislu,

nerazvijena, nipošto nije dosegla razinu prve. Nastavlja svojim putem,

primajući od druge ono što je ova postigla, i budući da je u međuvremenu

ostala mlada, kasnije se može uzdići do većih visina. Tako je jedno oplodilo

drugo. Tako u razvoju čovječanstva duhovne struje moraju teći paralelno

jedna s drugom. A duhovno vodstvo svijeta mora osigurati da je to tako.

Kako bi duhovno upravljanje svijetom moglo osigurati da se, uz struju koja

je pronašla svoj izraz u velikom Budi, nastavi razvijati druga struja, ona koja

će tek kasnije apsorbirati ono što je budizam donio čovječanstvu? To se

moglo osigurati samo zadržavanjem te struje, koja je za nas drevna

hebrejska, od mogućnosti stvaranja pojedinaca koji bi, iz vlastite moralne

dispozicije, razvili Dharmu - to jest, koji bi stigli do Osmostrukog puta. Toj

struji nije bilo dopušteno imati Budu. Ono što je Buda donio kao unutarnju

mudrost svojoj duhovnoj struji, ovoj drugoj duhovnoj struji moralo je biti

dano izvana. Stoga, i kako bi se stvar odvijala posebno mudro, mnogo prije

Budine pojave, zakon ovom bliskoistočnom narodu nije dan iznutra, već
izvana kroz objavu u Dekalogu, Deset zapovijedi (Izlazak, 20,2-17). Ono što

je za drugu struju čovječanstva bilo namijenjeno kao unutarnji posjed,

drevnom hebrejskom narodu je dano u Deset zapovijedi kao zbroj vanjskih

zakona, kao nešto primljeno izvana, nešto što još nije integrirano s njihovim

dušama. Stoga, zbog infantilne faze svog razvoja, pripadnici drevnog

hebrejskog naroda doživljavaju zapovijedi kao nešto što im je dano s neba.

Indijski narod je bio podučavan da prepozna da ljudska bića stvaraju

Dharmu, zakon duše, iz sebe samih, dok je drevni hebrejski narod bio

obučen da poštuje zakon koji mu je dan izvana. Stoga hebrejski narod

predstavlja divnu popunu onome što je Zaratustra postigao za svoju kulturu

i za sve kulture koje su iz nje proizašle.

Morali smo naglasiti da je Zaratustra usmjerio pogled prema vanjskom

svijetu. Dok Buda nudi duboka učenja o profinjenosti nutrine čovjeka,



72 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Zaratustra nam predstavlja veličanstveno, sveobuhvatno učenje o kozmosu -

ono koje nas treba prosvijetliti o svijetu iz čije smo utrobe izašli. Dok je

Budin pogled bio usmjeren prema unutra, pogled sljedbenika Zaratustre bio

je usmjeren prema van, nastojeći duhovno u njega prodrijeti.

Pokušajmo proniknuti u ono što je Zaratustra otkrio od svog prvog

pojavljivanja, kada je proglasio Ahura Mazdu, pa sve do kasnijeg

pojavljivanja kada se pojavio kao Nazarathos. Davao je sve dublja učenja o

velikim duhovnim zakonima i bićima kozmosa. U početku je Zaratustra

perzijskoj kulturi nudio samo naznake o duhu Sunca; one su kasnije

razvijene i predstavljene nam kao čudesna, a danas tako slabo shvaćena,

kaldejska doktrina o kozmosu i duhovnim uzrocima iz kojih smo rođeni. Ako

ispitamo ta učenja o kozmosu, ona otkrivaju posebno važnu karakteristiku.

Kad je Zaratustra još govorio drevnim perzijskim narodima o vanjskim

duhovnim uzrocima osjetilnog svijeta, predstavio im je dvije sile Ormuzda i

Ahrimana, ili Angramainyu, koje djeluju jedna protiv druge u cijelom

kozmosu. Ono što u ovim učenjima oni nisu pronašli, međutim, bilo je ono

što bismo mogli nazvati moralnom toplinom koja prodire u dušu. Prema

drevnom perzijskom shvaćanju, čovjek je, da tako kažemo, upleten u cijeli

kozmički proces. Radi se o Ormuzdu i Ahrimanu koji rade jedno protiv

drugoga, i to je sukob koji se nazire unutar ljudske duše. Budući da su to

dvoje u sukobu, unutar ljudske duše bijesne strasti. Ono što je nutrina

ljudske duše, još nije shvaćano. Ono što je predstavljeno bila je kozmička

doktrina. Kada su ljudi govorili o dobru i zlu, mislili su na izvrsne, korisne i

štetne učinke, koji u kozmosu postoje u suprotnosti jedni s drugima i koji se

također manifestiraju u ljudskim bićima. 'Moralni svjetonazor', da tako

kažemo, još nije bio uključen u ovu doktrinu gledanja prema van. U tom

učenju učilo se o svim entitetima koji upravljaju osjetilnim svijetom, svemu

što dominira svijetom kao dobro i sjajno, i svemu što njime dominira kao

mračno i štetno. Čovjek se osjećao upletenim u to. Ali istinski moralni

aspekt, u kojem čovjek sudjeluje svojom dušom, još u svojoj duši nije

osjećao kao što će to kasnije biti slučaj. Naprimjer, kada bi se susreo s

nekim tko je percipiran kao 'zao', osjećao bi kao da kroz tu osobu teku sile iz

slih entiteta svijeta; osjećao bi kao da ga 'opsjedaju' zli entiteti. Niti bi se

moglo reći da su oni sami krivi. Čovjek bi se osjećao kao upleten u sustav

svijeta koji još nije prožet moralnim kvalitetama. To je bila osobitost učenja

koje je u prvom redu usmjeravalo svoj pogled prema van, čak i ako je to bio

duhovni pogled.

Stoga hebrejsko učenje čini tako divnu dopunu ovoj kozmološkoj doktrini jer

u ono što je otkriveno vani uvodi moralni element, koji je nudio način

povezivanja svog značenja s konceptom krivnje, ljudske krivnje. Prije

hebrejskog elementa, za zlu osobu se moglo reći samo: opsjednuta je zlim

silama. Proglašenje Deset zapovijedi zahtijevalo je razlikovanje između onih



73 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

koji su poštovali ovaj zakon i onih koji nisu. Pojavljuje se koncept krivnje,

ljudske krivnje. I kako on ulazi u razvoj čovječanstva, može se osjetiti kada

se razmotri nešto što jasno ilustrira kako ljudima još uvijek nije jasno što

koncept krivnje zapravo znači, gdje je tragično da postoji ta dvosmislenost u

vezi s konceptom krivnje. Neka na vas djeluje Knjiga o Jobu, i primijetit ćete

dvosmislenost koja okružuje koncept krivnje, nepoznavanje kako bi čovjek

trebao reagirati kada ga pogodi nesreća, a u njoj se ipak može pronaći osvit

novog koncepta krivnje.

Dakle, kao objava izvana - poput drugih objava u vezi oblasti prirode - moral

je dan upravo ovom drevnom hebrejskom narodu. To se moglo dogoditi samo

zato što je Zaratustra osigurao nastavak svog djela, kao što sam vam rekao,

prenoseći svoje etersko tijelo Mojsiju, a svoje astralno tijelo Hermesu. Kroz

to, Mojsije je postao sposoban percipirati, na isti način kao i Zaratustra, što

djeluje u vanjskom svijetu, ali sada ne samo doživljavajući ravnodušne,

neutralne sile, već ono što moralno upravlja svijetom, ono što može postati

zapovijed. Stoga je ovaj drevni hebrejski narod živio na takav način da je

njegova kultura sadržavala ono što bismo mogli nazvati poslušnošću,

podložnošću zakonu, dok je duhovna struja Bude sadržavala ideal

pronalaska smjera za ljudski život u Osmostrukom putu.

Ali i ovaj drevni hebrejski narod trebao je biti sačuvan do pravog trenutka,

koji sada karakteriziramo: do pojave Krist principa. Trebao je biti, takoreći,

spašen kroz otkrivenje Bude i sačuvan - ako to možemo tako nazvati - u

nezrelijem stanju kulture. Stoga su unutar drevnog hebrejskog naroda,

morali postojati pojedinci koji, kao ljudska bića, nisu mogli u potpunosti

zahvatiti cijelu bit individualnosti koju je trebao predstavljati 'Zakon'.

Osobnost poput Bude nije se mogla pojaviti unutar drevnog hebrejskog

naroda. Do Zakona se moglo doći samo vanjskim prosvjetljenjem, kroz

Mojsijevo posjedovanje eterskog tijela Zaratustre i primanje onoga što nije

rođeno iz vlastite duše. Za hebrejski narod bilo je nemoguće Zakon iznjedriti

iz vlastitog srca. Ali Mojsijevo djelo moralo se nastaviti, kao što se mora

nastaviti svako drugo djelo kako bi donijelo pravi plod u pravo vrijeme. Stoga

su se među drevnim hebrejskim narodom morale pojaviti osobe koje nam

izgledaju kao proroci i vidovnjaci. A jedan od tih najvažnijih vidovnjaka je

onaj kojeg poznajemo kao Iliju.

Kako bismo mogli zamisliti takvu osobnost? Ilija je trebao biti jedan od

predstavnika, unutar hebrejskog naroda, onoga što je potaknuo Mojsije. Ali

iz same supstance naroda nisu se mogle roditi jedinke koje su bile u

potpunosti isprepletene s onim što je sadržavao Mojsijev zakon, što se moglo

primiti samo kao objava odozgo. Ono što smo okarakterizirali kao nužno za

indijsko razdoblje, uključujući jedinstvenu prirodu Bodhisattve, stoga se

stalno iznova moralo događati i u hebrejskom narodu. Morale su postojati

individualnosti koje nisu bile u potpunosti apsorbirane u ljudsku osobnost,



74 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

koje su dijelom bile u zemaljskoj osobnosti, a dijelom u duhovnom svijetu.

Takvo biće je bio Ilija. U onome što na fizičkom planu nalazimo kao osobnost

Ilije, sadržavalo je samo dio bića Ilije. Ilijino jastvo ne može u potpunosti

prodrijeti u Ilijino fizičko tijelo. Njega treba nazvati osobnošću, 'ispunjenu

duhom'. I bilo bi nemoguće izazvati takvu pojavu kao što je Ilija, pukim

normalnim silama koje ljude inače smještaju u svijet.

U slučaju normalnih ljudi koji ulaze u svijet, ljudsko biće se razvija iz

fizičkih procesa unutar majčine utrobe na takav način, da se u određenom

trenutku individualnost, koja je bila prethodno inkarnirana, sjedinjuje s

fizičkim bićem. Sve se kod obične osobe odvija, takoreći, ravnim putem, bez

intervencije posebnih sila koje leže izvan normalnog puta. To nije mogao biti

slučaj s individualnošću poput Ilije. Morale su intervenirati druge sile, sile

koje su okupirane onim dijelom individualnosti koji se proteže u duhovni

svijet. Morao je postojati utjecaj izvana na čovjeka koji se razvija. Stoga se

takvi individualiteti, kada se utjelove u svijetu, javljaju kao inspirirani,

vođeni duhom. Pojavljuju se kao ekstatične osobnosti koje nadilaze ono što

im njihova obična inteligencija može reći. Tako se pojavljuju svi starozavjetni

proroci. Pokreće ih duh; 'Ja' ne može uvijek objasniti svoje postupke. Unutar

osobnosti živi duh, i održava se izvana.

Takve se osobnosti ponekad povlače u samoću; ali to je povlačenje svakog

dijela 'Ja' koji osobnosti treba, i duh mu se obraća izvana. U određenim

ekstatičnim, nesvjesnim stanjima, takvo biće sluša nadahnuće odozgo. To se

posebno odnosilo na Iliju. Ono što je doživio tijekom svog života kao Ilija, što

su njegova usta govorila, što je njegova ruka pokazivala, nije potjecalo

isključivo iz onog dijela koji je živio u njemu, već su to bila otkrivenja

božansko duhovnih bića koja su stajala iza toga.

Kad se ovo biće ponovno rodilo, trebalo se ujediniti s tijelom djeteta rođenog

Zahariji i Elizabeti. Iz samog Evanđelja znamo da Ivana Krstitelja trebamo

shvatiti kao ponovno rođenog Iliju (Matej 17,10-13). Ali ovdje imamo posla s

individualnošću koja, u svojim prethodnim inkarnacijama, nije bila navikla

razvijati, silama svojstvenim normalnom životnom putu, sve ono što je

trebalo izaći. U normalnom tijeku života, dok se ljudsko fizičko tijelo razvija

unutar majčine utrobe, stimulira ga unutarnja sila 'Ja'. Ono što je iznutra s

tim povezano, individualnost Ilije u ranijim vremenima još nije bila iskusila;

nije se bila spustila tako daleko. 'Ja' nije bio pokrenut vlastitim snagama,

kao u normalnim okolnostima, već izvana. To se sada trebalo ponovno

dogoditi. Više van iz duhovnog svijeta, bliže Zemlji, jest 'Ja' ovog bića, koje je

sada mnogo više povezano sa Zemljom nego bića, koja su prije vodila Iliju.

On je trebao postići sjedinjenje Budine struje i struje Zaratustre. Sve je

trebalo pomladiti. Sada je upravo ono biće koje je bilo tako blisko povezano

sa Zemljom i njezinim poslovima kao Buda, koji je sada sa svojom

Nirmanakayom ujedinjen s natanskim Isusom, moralo djelovati izvana. To



75 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

biće, koje je s jedne strane bilo povezano sa Zemljom, ali s druge strane je

bilo i uzneseno, jer je djelovalo samo u Nirmanakayi, koja je živjela 'izvan'

Zemlje, jer se ponovno uzdiglo i sada lebdjelo iznad glave natanskog Isusa,

sada je moralo djelovati izvana i razviti 'Ja' moć Ivana Krstitelja.

Dakle, Budina Nirmanakaya utjecala je na razvoj Ivanove 'Ja' moći na isti

način na koji su duhovne sile prethodno utjecale na Iliju. U to vrijeme, Ilijino

biće je, u određenim trenucima, bilo preneseno u ekstatična stanja; tada je

govorio Bog, ispunjavajući njegovo 'Ja' stvarnom snagom, koju je tada mogao

prenijeti vanjskom svijetu. Sada je tu opet bilo duhovno biće, koje je lebdjelo

iznad natanskog Isusa kao Nirmanakaya Bude; to biće je sada djelovalo na

Elizabetu dok se Ivan trebao roditi, stimulirajući Ivanov embrij u utrobi

Elizabete tijekom šestog mjeseca trudnoće i budeći 'Ja'. Međutim, budući da

je ta moć sada bila bliže Zemlji, nije donijela samo inspiraciju, već stvarno

oblikovanje Ivanovog 'Ja'. Pod utjecajem posjeta one koja se naziva Marija,

stimulirano je 'Ja' Ivana Krstitelja. Tako Nirmanakaya Bude radi budeći, i

čak i u fizičkoj supstanci oslobađajući 'Ja' bivšeg Ilije, sadašnje 'Ja' Ivana

Krstitelja. Čemu se sada možemo nadati?

Kao što je Ilija izgovorio svoje snažne riječi u devetom stoljeću prije naše ere,

riječi koje su uistinu bile Božje riječi, i ono što je njegova ruka pokazala bila

je božanska gesta, tako je slično moralo biti i s Ivanom Krstiteljem, utoliko

što je ono što je bilo u Iliji bilo oživljeno. Ono što je bilo u Nirmanakayi Bude,

djelovalo je kao inspiracija u samom 'Ja' Ivana Krstitelja. Ono što se objavilo

pastirima, ono što je lebdjelo iznad natanskog Isusa, proširilo je svoju moć
na Ivana Krstitelja. A propovijedanje Ivana Krstitelja je, prije svega, oživljeno

propovijedanje Bude. Pojavljuje se nešto vrlo prepoznatljivo, nešto što mora

duboko utjecati na naše duše, kada se prisjetimo propovijedi u Benaresu,

gdje je Buda govorio o patnji života i oslobođenju od te patnje kroz

Osmostruki put koji duša treba tražiti. U to vrijeme, Buda je proglasio ono

što je poznato kao Osmostruki put; u to vrijeme, također je često proširivao

svoju propovijed kazavši: Do sada ste imali učenja brahmana; oni prate svoje

podrijetlo do samog Brahme. Kažu da su superiorniji od drugih jer imaju

plemenito podrijetlo. Ti brahmani kažu da je vrijednost čovjeka određena

njegovim podrijetlom. Ali ja vam kažem: vrijednost čovjeka određena je onim

što stvori u sebi, a ne onim što je naslijeđeno kroz njegovo podrijetlo.

Dostojni su velike mudrosti svijeta kroz ono što oni, kao individualni ljudi,

učine od sebe. - Naglašavajući individualne kvalitete, Buda je izazvao gnjev

brahmanskog svijeta i rekao: Zaista, kažem vam, naziva li se netko

brahmanom, to nije ono što je važno, već je važno da vi, kroz vlastite osobne

napore, postanete pročišćeno ljudsko biće. - Ovo, iako nije izravan citat, bio

je smisao mnogih Budinih govora. A onda bi obično išao s ovim učenjem

dalje, pokazujući kako, kada čovjek razumije svijet patnje, može osjetiti

suosjećanje, postati tješitelj i pomoćnik, te istinski dijeliti sudbinu drugih,

jer zna da s njima osjeća istu patnju i bol.



76 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Sada je Buda, u svojoj Nirmanakayi, bacio svoje zrake na natansko dijete

Isusa, a zatim nastavio svoju propovijed, puštajući da odjeknu riječi Ivana

Krstitelja. Ono što je govorio Ivan, izgovoreno je pod nadahnućem Bude. I

zvuči nam kao nastavak Budinog govora, kada, naprimjer, Ivan kaže: Vi koji

pridajete veliku važnost tvrdnji da potječete od onih koji se, u službi

duhovnih moći, nazivaju 'djecom zmije', i koji se pozivate na 'mudrost zmije',

tko vas je doveo do toga? Samo vjerujete da možete donijeti dostojne plodove

pokajanja, govoreći: imamo Abrahama za oca. -

Ali sada je Ivan nastavio Budinu propovijed: Ne recite da imate Abrahama za

oca, nego postanite istinski ljudi gdje god se nalazili u svijetu. Istinski čovjek

može se uzdići na mjestu kamena na kojem stoji vaša noga. Zaista, Bog

može iz ovog kamena uzdići djecu Abrahamu (Luka 3,7-8). A onda,

nastavljajući Budinu propovijed, rekao je: "Tko ima dvije tunike, neka ih

podijeli s onim koji nema" (Luka 3,11). Došli su k njemu i pitali: "Učitelju,

što ćemo učiniti?" (Luka 3,12), baš kao što su redovnici nekoć došli Budi i

pitali: "Što ćemo učiniti"? Sve su to riječi koje zvuče kao Budine riječi ili kao

njihov nastavak.

Dakle, ta se bića pojavljuju na fizičkoj ravni kroz prekretnice vremena, i tako

shvaćamo jedinstvo religija i duhovnih učenja čovječanstva. Što je Buda bio

nećemo spoznati držeći se tradicije, već slušajući što je Buda stvarno rekao.

Buda je govorio pet do šest stoljeća prije naše ere, ono što čujemo iz

Propovijedi u Benaresu. Ali Budin glas nije utihnuo. On govori čak i tamo

gdje više nije utjelovljen, gdje nadahnjuje kroz Nirmanakayu. Iz usta Ivana

Krstitelja čujemo što je Buda imao reći šest stoljeća kasnije nakon što je

živio u fizičkom tijelu. Takvo je 'jedinstvo religija'. Svaku religiju moramo

tražiti u pravom trenutku ljudskog razvoja, i tražiti ono što je u njoj živo, a

ne ono što je mrtvo; jer sve se razvija. Moramo to razumjeti, naučiti shvatiti.

Ali tko god odbija čuti Budine riječi iz usta Ivana Krstitelja, sličan je čovjeku

koji je vidio sjeme ruže, i, neko vrijeme kasnije, nakon što je ruža proklijala i

procvjetala, odbija vjerovati da je taj ružin grm izrastao iz te sadnice i koji bi

sada rekao: 'To je nešto sasvim drugo'. - Ono što je bilo živo u sjemenu sada

cvjeta u ružinom grmu. I ono što je bilo živo u propovijedi u Benaresu,

procvjetalo je u propovijedi Ivana Krstitelja na Jordanu.

Dakle, upoznali smo drugu individualnost u njegovom biću, onu s kojom

smo suočeni u tom dobu, i o kojoj Lukino evanđelje tako uvjerljivo govori. Ta

evanđelja upoznajemo tek postupnim uzdizanjem do točke istinskog

razumijevanja svake riječi onako kako se mislila. A Luka nam u uvodu kaže

da namjerava prepričati priču koja je djelo 'vidovnjaka'. Ali ti vidovnjaci

vidjeli su prave uvjete kako su se postupno otkrivali kroz stoljeća; nisu

vidjeli samo ono što se događa na fizičkoj razini. Netko tko vidi to mogao bi

reći: pet do šest stoljeća prije naše ere, u Indiji je živio čovjek koji je bio sin

kralja Suddhodana i koji se zvao Buda, a zatim je živio Ivan Krstitelj. Ali on



77 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

ne pronalazi ono što povezuje to dvoje. Jer to se može vidjeti samo u

duhovnom svijetu. Luka, međutim, kaže da priču pripovijeda prema onima

koji su 'vidjeli', koji su bili vidovnjaci. Nje nam dovoljno samo prihvatiti riječi

vjerskih tekstova; moramo naučiti i čitati te riječi u ispravnom smislu. Da bi

se to dogodilo, međutim, individualiteti s kojima se susrećemo, moraju

stajati živopisno pred našom dušom. Ali pred našom dušom mogu stajati

živopisno, samo ako znamo što je sve u njih strujilo.

Još je nešto rečeno: koja god individualnost siđe na Zemlju, mora se razvijati

prema sposobnostima koje mogu izaći iz tijela u koje se utjelovljuje. To je

ono s čime biće mora računati. Pretpostavimo da neko visoko biće želi sići

danas; tada bi moglo računati samo na zakonitosti koje ljudsko tijelo može

danas posjedovati. Samo vidovnjak, koji opaža kako su finije niti utkane u

nutrinu bića, može istinski prepoznati što je ta individualnost. Takvo biće, s

visokom razinom mudrosti, mora sazreti kroz djetinjstvo, sazrijevajući u

fizičkom tijelu, kako bi se u određenom trenutku moglo pojaviti ono što je to

biće bilo u prethodnim inkarnacijama. Ako takvo biće treba stimulirati vrlo

posebne osjećaje u ljudima, onda i zemaljska inkarnacija mora biti

odgovarajuća, kako bi i tijelo moglo podnijeti ono što će biti cilj misije. U

duhovnim područjima stvari zaista nisu kao u fizičkom svijetu. Ako biće

treba proglasiti iscjeljenje od boli, oslobođenje od patnje, tada mora iskusiti

punu dubinu patnje, kako bi pronašlo prave riječi koje su primjenjive u

ljudskom smislu.

Ono što je to biće, koje je kasnije bilo prikriveno u tijelu natanskog Isusa,

imalo reći, bila je poruka cijelom čovječanstvu. To je bilo nešto što je trebalo

čovječanstvo povesti izvan svih ranijih bliskih krvnih veza. Nije trebalo

ukloniti krvne veze, ne ukinuti ono što postoji između oca i sina, između

brata i sestre, već ljubavi vezanoj za krvne veze, dodati ono što se naziva

univerzalnom ljudskom ljubavlju, koja teče od duše do duše, koja nadilazi

sve krvne veze. To je trebalo donijeti biće koje se kasnije manifestiralo u

natanskom Isusu. Trebalo je donijeti ljubav, produbljivanje ljubavi koje

nema nikakve veze s onim što je vezano krvnom vezom. Ali da bi se to

dogodilo, ovo biće, koje je živjelo u tijelu natanskog Isusa, prvo je na samoj

Zemlji moralo iskusiti što znači ne osjećati nikakve veze, ne biti vezan za

druge krvlju. Tada je moglo čisto percipirati ono što postoji između ljudskih

bića. Prvo se moralo osjećati slobodnom od svih krvnih veza, zapravo od

same mogućnosti krvnih veza. Ne samo da je moralo postati 'beskućnik'

poput Bude, koji je napustio domovinu i otišao u stranu zemlju, već je,

iskoračivši iz svih obiteljskih veza, iz svega povezanog s bilo kakvim krvnim

vezama, individualnost natanskog Isusa morala stati pred svijet. Moralo je

osjetiti svu duboku bol koju čovjek može osjetiti kada se mora oprostiti od

onoga što mu je inače blisko, kada mora stajati sam; iz te velike

usamljenosti, tog napuštanja obitelji, morala je govoriti individualnost koja

je živjela u natanskom Isusu. Tko je bilo to biće?



78 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Znamo da je to ono biće koje je živjelo u salomonskom Isusu do otprilike

dvanaeste godine; to je individualnost, duh Zaratustre, koji je živio u

salomonskom Isusu, koji je imao salomonskog oca i majku kao roditelje.

Otac je, međutim, rano umro, ostavljajući dječaka siročetom s očeve strane.

Osim njega, u toj su obitelji bili braća i sestre. On ostaje u toj obitelji sve dok

je on, Zaratustra, u tijelu salomonskog Isusa. Napušta ovu obitelj u dobi od

dvanaest godina, napuštajući majku, braću i sestre, kako bi prešao u tijelo

natanskog Isusa. Njegova [natanska] majka tada je umrla, a kasnije je umro

i njegov [natanski] otac. I kada je trebao krenuti u svijet kako bi započeo svoj

rad, oprostio se od svega što je bilo povezano s krvnim vezama. Nije samo bio

potpuno siroče, morajući napustiti svoju braću i sestre, već se kao

Zaratustra morao odreći toga da ikad ima potomstvo, ikad osnuje obitelj. Jer

Zaratustra nije napustio samo oca i majku, braću i sestre, već i vlastito

tijelo, ušavši u drugo tijelo - tijelo natanskog Isusa. Ovo biće je moglo izvršiti

pripremu za još više biće, koje se tada, u tijelu natanskog Isusa, moglo

pripremiti za veliku misiju proglašavanja univerzalne ljubavi prema

čovječanstvu. I kada su majka i braća ovog bića došli i kada mu je rečeno:

"Tvoja majka i braća stoje vani i žele te vidjeti", ovo biće je moglo, iz dubine

svoje duše, tako da se ne može krivo shvatiti, izgovoriti riječi pred svim

ljudima, a da ne uvrijedi ničije poštovanje: To oni nisu! - Jer je Zaratustra

čak napustio tijelo koje je bilo povezano s ovom obitelji. I pokazujući na one

koji su bili u slobodnom zajedništvu s njim, mogao je reći: Ovo su moja

majka i moja braća, koji slušaju riječ Božju i vrše je! (Luka 8,20-21). Toliko

daleko religijske tekstove treba shvaćati doslovno.

Da bi netko istinski proglasio univerzalnu ljubav prema čovječanstvu, morao

se utjeloviti u obliku koji je iskusio napuštanje od strane svega što krvne

veze mogu uspostaviti. Ovom Liku privučeni su naši osjećaji, tako da mu

pristupamo kao da je čovjek, Liku koji se spušta s visokih duhovnih visina i

izražava ono ljudski doživljeno i pretrpljeno. Stoga naša srca kucaju za

Njega. I što ga duhovnije razumijemo, to ćemo ga bolje razumjeti, to će naša

srca više kucati za Njega, a naše će duše klicati u Njegovu slavu.



79 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 SEDMO PREDAVANJE

Basel, 21. rujna 1909.

Posljednjih dana pokušali smo dobiti predodžbu o najvažnijim bićima, o

kojima govori Evanđelje po Luki. Stekli smo sveobuhvatan koncept onog što

je u osnovi ovog dokumenta. Ali jedno ostaje: pratiti daljnji razvoj glavnog

bića, a time i glavnog bića naše Zemlje, samog Krista Isusa. Nužno je da se

prvo prisjetimo onoga što je već rečeno: da je Krist Isus koji kasnije stoji pred

nama, onaj opisan u Evanđelju po Luki, bio, da tako kažemo, tjelesno rođen

kao natanski Isus iz kuće Davidove. To dijete odrasta do otprilike dvanaeste

godine. Tijekom vremena kada je njegov razvoj napredovao do te točke, u

njegovo tijelo ulazi jastvo koje je nekoć bilo ugrađeno u biće koje je

pokrenulo perzijsku kulturu, tako da od dvanaeste godine nadalje, imamo

'Ja' Zaratustre u tijelu natanskog Isusa. Sada je na nama da pomnije

pratimo razvoj ovog bića. Tu se moramo prisjetiti nečega za što su nas

pripremila naša prethodna duhovno znanstvena razmatranja.

Znamo da ljudski razvoj, u normalnim okolnostima, napreduje na način da

važno razdoblje pada između prve i sedme godine života; drugo važno

razdoblje pada između sedme i otprilike četrnaeste godine, odnosno do

puberteta; daljnje razdoblje proteže se od četrnaeste do dvadeset prve

godine, nakon čega slijedi razdoblje do dvadeset osme godine, a zatim još
jedno do trideset pete godine. Ova razdoblja, naravno, ne treba pedantno

tumačiti kao da se njihov kraj uvijek točno poklapa s određenom godinom,

već bismo taj važan prijelaz u ljudskom razvoju, koji je označen otprilike

krajem sedme godine, trebali smjestiti u vrijeme promjene zubi. Ovaj

prijelaz, dakle, ne događa se odjednom, već postupno tijekom vremena

promjene zubi. Slično tome, sve ostalo u razvoju odvija se postupno. Sada

znamo - to je detaljnije opisano u kratkom djelu 'Odgoj djeteta iz perspektive

znanosti duha' - da se oko kraja sedme godine duhovno događa nešto slično

onome što se fizički događa s napuštanjem maternice: događa se svojevrsno

etersko rođenje. U četrnaestoj godini, s pubertetom, događa se astralno

rođenje; ono što tvori čovjekovo astralno tijelo se oslobađa. Ako sada pomno

pratimo ljudski razvoj, promatrajući ga očima duha, čini nam se daleko

složenijim. Ljudi obično propuštaju primijetiti te važne razlike tijekom života,

koje se ipak pojavljuju čak i u kasnijim godinama. Danas se općenito vjeruje

da se od određene točke nadalje čovjeku ne događa mnogo toga. Međutim, to

je općenito vrlo grubo promatranje. U stvarnosti, čak i u kasnijim godinama,

ako pažljivije promatramo, možemo uočiti da se događaju određene razlike u

ljudskom razvoju.

Kad se odbaci majčin fizički omotač, ono što se sada rađa od čovjeka zapravo

je samo fizičko tijelo, tako da ono što se slobodno pojavljuje u prvih sedam



80 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

godina života jest fizičko tijelo. U raznim predavanjima o odgoju djeteta,

naglašavano je koliko je važno da odgojitelj to točno zna. Kada se eterski

omotač odbaci, etersko tijelo leži slobodno; kada se, u dobi od četrnaest

godina, astralni omotač majke odbaci, astralno tijelo leži slobodno. Međutim,

strogo govoreći, ljudsku prirodu možemo razumjeti samo ako pođemo od

podjele opisane u mojoj 'Teozofiji'. Tamo se viši, duševni članovi ljudske

prirode dalje dijele. Nakon fizičkog tijela, prvo nalazimo ono što se naziva

duša osjećaja, i strogo govoreći, samo do dvadeset i jedne godine, tijelo

osjećaja je potpuno slobodno od vanjskog svijeta. U dobi od dvadeset i jedne

godine, unutar čovjeka se postupno oslobađa ono što se naziva dušom

osjećaja; u dobi od dvadeset i osam godina, duša razuma ili uma postaje

slobodna, a nakon toga, duša svijesti. Tako je sa sadašnjim ljudima. I svatko

tko, vođen uvidima znanosti duha, promatra ljudski život, vrlo dobro zna da

te faze razvoja postoje. I oni, koji su veliki vođe čovječanstva, također znaju

zašto je trideset peta godina toliko važna. Dante je znao, zašto se posebno

osvrnuo na svoju trideset petu godinu, kada je objasnio da je tada imao one

ogromne vizije svijeta, koje su zabilježene u njegovoj velikoj poemi. Na

samom početku 'Božanstvene komedije' nalazimo naznačeno da je te vizije

imao u svojoj trideset petoj godini. U toj dobi, čovjekovo biće je dovoljno

razvijeno da u potpunosti iskoristi kao alate one sposobnosti koje su vezane

za tijelo osjećaja, dušu osjećaja i razumsku ili dušu uma.

Oni koji su o ljudima govorili u smislu višeg razvoja, oduvijek su bili

upoznati s ovom podjelom. Među Orijentalcima, to je bilo donekle drugačije,

kako se vremena mijenjaju. Stoga je bilo prikladno da orijentalna kultura ne

pravi iste razlike u svojoj klasifikaciji. Na Zapadu su, međutim, te razlike

uvijek bile nužne. Grci su, naprimjer, jednostavno koristili malo drugačije

riječi kako bi opisali ono što ovdje imamo. Želeći opisati ono duševno,

započeli su s onim što mi nazivamo živototvornim tijelom i nazvali ga

Treptikon; ono što nazivamo tijelom osjećaja prikladno se nazivalo

Aesthetikon; naša duša osjećaja zvala se Orektikon, duša razuma Kinetikon,

a ono što je duša svijesti, najdragocjenija imovina koju čovjek sada stječe,

zvala se Dianoetikon. Dakle, tu imamo razvoj čovjeka kada ga pomno i

precizno proučimo.

Sada, zbog određenih okolnosti, od kojih bi nam neke danas trebale postati

jasne, razvoj natanskog Isusa bio je donekle uznapredovao, donekle ubrzan.

To je bilo moguće i zato što se pubertet u njegovoj regiji događao ranije. Ali

postojali su i vrlo specifični razlozi zašto se ono što se obično događa s

četrnaest godina, u njegovom slučaju dogodilo s dvanaest. I tako se ono što

se obično događa u dvadeset i prvoj godini, u njegovom slučaju dogodilo u

devetnaestoj, a ono što se obično događa u dvadeset i osmoj, i, trideset i

petoj godini, u njegovom slučaju se dogodilo u dvadeset i šestoj, i trideset

trećoj godini. To je, takoreći, shema razvoja našeg središnjeg zemaljskog

bića. Sada moramo primijetiti, da do dvanaeste godine pred sobom tjelesno



81 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

imamo natanskog Isusa, ali da od dvanaeste godine nadalje, u natanskom

Isusu živi 'Ja' Zaratustre. Što to zapravo znači? Ne znači ništa drugo nego,

da je ovo 'Ja', ovo zrelo 'Ja', počevši od dvanaeste godine, radilo na tijelu

osjećaja, duši osjećaja i duši razuma natanskog Isusa, razvijajući te kvalitete

ljudske prirode na način na koji samo takvo zrelo 'Ja, koje je iskusilo

sudbine 'Ja' Zaratustre kroz razne inkarnacije, može razviti ljudske

sposobnosti. Dakle, pred sobom imao tu čudesnu činjenicu da se, u dobi od

dvanaest godina, Zaratustrino 'Ja' inkarniralo u tijelu natanskog Isusa,

razvijajući sposobnosti duše na najsuptilniji zamislivi način. Razvilo se tijelo

osjećaja, sposobno gledati prema gore u kozmos, da ima osjećaje o Ahura

Mazda, o tome što je on u svom duhovnom biću; razvila se duša osjećaja,

sposobna njegovati znanje i mudrost koji su se postupno razvijali unutar

čovječanstva na temelju učenja Ahura Mazde; a zatim se razvila duša

razuma, sposobna shvatiti sve to, to jest izraziti konceptima, riječima, lako

razumljivim riječima ono što je čovječanstvo prije steklo samo kroz duhovne

struje od izvana.

Tako se ovaj natanski Isus razvijao s 'Ja' Zaratustre u sebi. I tako se razvijao

sve dok se nije približila njegova trideseta godina. Tada je na vidjelo izašla



82 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

nova činjenica. Fenomen koji se na određeni način već pojavio kod

natanskog Isusa u dobi od dvanaest godina - da je njegova nutrina

ispunjena novim 'Ja' - dogodio se još jednom, ali sada na univerzalniji,

značajniji način. Oko tridesete godine vidimo kako je Zaratustrino 'Ja'

dovršilo svoj zadatak na duši natanskog Isusa, kako je razvilo njene

sposobnosti na najviši način. U tom trenutku on je, takoreći, dovršio svoju

misiju za ovu dušu; u tom trenutku, u ovu je dušu ugradio sve što je stekao

kroz svoje prethodne inkarnacije i sada je mogao reći: moj zadatak je sada

dovršen. I jednog dana, 'Ja' Zaratustre je napustio tijelo natanskog Isusa.

'Ja' Zaratustre tako je živio u tijelu salomonskog Isusa do dvanaeste godine.

Ovaj dječak nije se mogao dalje razvijati zemaljski. Ostao je, takoreći, u svom

tadašnjem stanju jer ga je napustilo 'Ja' Zaratustre koje je prebivalo u

njemu. Međutim, postigao je visoku i rijetku razinu zrelosti upravo zato što

je takvo visoko 'Ja' prebivalo u njemu. Svatko tko bi izvana promatrao

salomonsko dijete Isusa, smatrao bi ga iznimno prerano zrelim djetetom. Ali

od trenutka kada ga je 'Ja' Zaratustre napustilo, stagniralo je; nije moglo

dalje. I kako se približavalo vrijeme kada je majka natanskog Isusa relativno

rano umrla, i njeni duhovni članovi odvedeni u duhovni svijet, ona je sa

sobom ponijela ono što je bilo vječno, formativnu moć u djetetu salomonskog

Isusa. I ovo dijete je umrlo, otprilike u isto vrijeme kad i majka natanskog

Isusa.

Bio je to dragocjeni eterski omotač koji je u to vrijeme napustio tijelo

salomonskog Isusa. Znamo da etersko tijelo dobiva svoj poseban razvoj od

određene točke nadalje, nakon što dijete navrši otprilike sedam godina,

između sedme godine i puberteta. To je dakle bilo etersko tijelo razvijeno

silama koje je posjedovalo 'Ja' Zaratustre. Znamo da prilikom smrti etersko

tijelo napušta fizičko tijelo, da se sve što nije korisno za vječnost odbacuje

tijekom normalnog ljudskog života i da se sa sobom odnosi svojevrsni

ekstrakt eterskog tijela. U slučaju salomonskog djeteta Isusa, najveća

zamisliva količina eterskog tijela bila je upotrebljiva za vječnost. Cijelo

životno tijelo ovog djeteta, majka natanskog Isusa odnijela je u duhovni

svijet.

Etersko tijelo oblikuje i graditelj je fizičkog čovjekova tijela. Možemo imati

predodžbu, da je postojala duboka povezanost između ovog eterskog tijela,

koje je bilo uzneseno u duhovni svijet kao etersko tijelo salomonskog Isusa, i

'Ja' Zaratustre, jer je potonji bio jedno s njim u njegovom zemaljskom životu

do dvanaeste godine. A kada je, kroz razvoj Isusa iz Nazareta, napustilo

njegovo tijelo, izlazeći iz tijela natanskog Isusa, postale su očite sile

privlačenja između 'Ja' Zaratustre i eterskog tijela koje je poteklo od

salomonskog djeteta Isusa. Ponovno su se ujedinili i zatim izgradili novo

fizičko tijelo. 'Ja' Zaratustre bilo je toliko zrelo da mu nije bio potreban

daljnji prolazak kroz Devahan. Moglo je sebi izgraditi novo fizičko tijelo



83 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

nakon relativno kratkog vremena, uz pomoć tog eterskog tijela koje smo

upravo opisali. I tako se, po prvi put, rodilo biće koje se potom pojavljivalo

stalno iznova, uvijek se pojavljujući na takav način da su između fizičke

smrti i novog rođenja prolazila relativno kratka vremenska razdoblja, tako da

se to biće, kad god bi u smrti napustilo fizičko tijelo, ubrzo reinkarnirano

ponovno pojavljivao na Zemlji.

To biće, koje je tako ponovno otkrilo svoje etersko tijelo, koje je odbacilo na

opisani način, potom je lutalo kroz povijest čovječanstva. Postalo je, kao što

možete misliti, najveći pomagač onima koji su željeli shvatiti veliki događaj

Palestine. Kao takozvani 'učitelj Isus', ova individualnost putuje kroz

prekretnicu vremena; tako je Zaratustra, 'Ja' Zaratustre, nakon što je

ponovno našao svoje etersko tijelo, započeo svoje putovanje kroz razvoj

čovječanstva kao 'učitelj Isus', koji je od tada stalno iznova živio utjelovljen

na našoj Zemlji, vodeći i usmjeravajući tu duhovnu struju koju nazivamo

kršćanstvom. On je inspirator onih koji žele razumjeti živo, kršćanstvo koje

se razvija; unutar ezoteričnih škola inspirirao je one koji su stalno njegovali

učenja kršćanstva. Iza velikih duhovnih figura kršćanstva stoji on, uvijek

podučavajući što je veliki događaj Palestine zaista značio.

To 'Ja' Zaratustre, koji je oživljavao tijelo natanskog Isusa od dvanaeste do

tridesete godine, sada je bio izvan ovog tijela. Sada je u to tijelo prodrlo

drugo biće. Trenutak kada se to dogodilo, kada je, takoreći, 'najviše Ja'

umjesto 'Ja' Zaratustre ušlo u natanskog Isusa, u svim evanđeljima

karakterizirano je kao krštenje od Ivana u Jordanu. Već je u raspravi o

Evanđelju po Ivanu istaknuto da je krštenje u tim ranijim vremenima bilo

nešto sasvim drugo od onoga što je kasnije postalo, gdje je samo simbolično.

Ivan Krstitelj ga je također izvodio drugačije. Oni koji su bili kršteni, bili su

uronjeni u vodu u cijelosti, cijelim svojim tijelom. Sada, iz raznih pripremnih

antropozofskih predavanja, znate da se u takvoj situaciji može dogoditi nešto

sasvim značajno. Čak i u običnom životu, naprimjer, kada je osoba blizu

utapanja i doživi šok, događa se da cijeli njen život, do tog trenutka, ima

pred sobom kao na platnu. To se događa zato što se, kratkotrajno, događa

nešto što se inače događa samo nakon smrti: etersko tijelo se uzdiže iz

fizičkog tijela, oslobađajući se ograničenja fizičkog tijela. To se dogodilo kod

većine Ivanovih krštenja, a posebno se dogodilo kod krštenja natanskog

Isusa: njegovo etersko tijelo se izvuklo. I u tom trenutku, to visoko biće koje

nazivamo bićem Krista, moglo je uroniti u tijelo natanskog Isusa i preuzeti

ga.

Dakle, od trenutka Ivanova krštenja nadalje, natanski Isus bio je prožet

bićem Krista. To je značenje riječi koje se nalaze u tekstovima starijih

evanđelja: "Ovo je Sin moj ljubljeni, kojeg danas rodih" - to jest, sada je Sin

Neba, koji je rodio Krista. Oplodnja je bila od ujedinjenog božanstva koje

prožima svijet, a primatelj je bilo tijelo i cijela organizacija natanskog Isusa,



84 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

koji je bio pripremljen primiti sjeme odozgo. "Ovo je Sin moj, Ljubljeni, koga

danas rodih", kako je napisano u starijim rukopisima evanđelja, i kako bi

doista trebalo biti u evanđeljima (Luka 3,22).

Tko je to biće koje se u to vrijeme ujedinilo s eterskim tijelom natanskog

Isusa? Ovo biće Krista ne možemo razumjeti ako se usredotočimo isključivo

na zemaljsku evoluciju. Ovo biće Krista je entitet kojeg moramo nazvati

vođom onih duhovnih bića koja su, kada se Sunce odvojilo od Zemlje, sa

Suncem izašla sa Zemlje i uspostavila više carstvo kako bi djelovala na

Zemlju s ovog Sunca, to jest izvana. Ako se stoga vratimo u pretkršćanska

vremena na Zemlji - od vremena kada se Sunce odvojilo od Zemlje do pojave

Krista na Zemlji - moramo reći: da je čovječanstvo pogledalo prema Suncu,

sa zrelošću osjećaja, moralo bi shvatiti ono što je Zaratustra učio: da je ono

što do nas dopire u sunčevoj svjetlosti i sunčevoj toplini, samo fizičko ruho

onih visokih duhovnih bića koja stoje iza sunčeve svjetlosti; jer iza leže

duhovne zrake moći koje prodiru od Sunca na Zemlju. Vođa svih ostalih bića

koja šalju svoje blagotvorne učinke sa Sunca na Zemlju jest biće koje je

kasnije nazvano Krist. U predkršćanska vremena, dakle, nije Ga trebalo

tražiti na Zemlji, već na Suncu. I Zaratustra je bio u pravu kada ga je nazvao

Ahura Mazda, postavio ga na Sunce i rekao: kad hodamo po Zemlji, ne

nalazimo ovaj duh svijetla; ali kada gledamo Sunce, ono što duhovno živi na

Suncu je Ahura Mazda, a ono što nam struji kao svjetlost je tijelo sunčevog

duha, Ahura Mazde, baš kao što je ljudsko fizičko tijelo, tijelo duha čovjeka.

- Ali ovo uzvišeno biće sve se više približavalo sferi Zemlje kroz velike

kozmičke događaje. Moglo se, takoreći vidovito, sve više osjećati približavanje

Krista Zemlji. A jasno prepoznavanje ovog Krista dogodilo se kada je veliki

prethodnik Krista Isusa, Mojsije, primio svoja otkrivenja u vatri munja na

Sinaju.

Što su značila ova Mojsijeva otkrivenja? Značila su da se ono što se Zemlji

približavalo kao biće Krista prvo pojavilo kao odraz, kao u zrcalnoj slici.

Zamislimo, u duhovnom obliku, proces koji opažamo svake noći punog

Mjeseca. Kada pogledamo pun Mjesec, vidimo sunčeve zrake reflektirane

natrag, zrcaljene. To je sunčeva svjetlost koja struji prema nama;

jednostavno je nazivamo mjesečinom jer se čini reflektiranom od Mjeseca.

Koga je Mojsije vidio u gorućem grmu i u vatri na Sinaju? Krista! Ali kao što

se sunčeva svjetlost ne vidi izravno na Mjesecu, već se reflektira, tako je i

Krista vidio u odrazu. I baš kao što sunčevu svjetlost nazivamo mjesečinom

kada je vidimo reflektiranu od Mjeseca, tako je i Krist tada nazvan Jahve ili

Jehova. Stoga, Jahve ili Jehova nije ništa drugo nego odraz Krista prije nego

što se sam pojavio na Zemlji. Na taj se način Krist neizravno objavio

čovjekovom biću, koji ga još nije mogao vidjeti u njegovom pravom biću, baš
kao što se sunčeva svjetlost otkriva kroz mjesečeve zrake u inače mračnoj

noći punog Mjeseca. Jahve ili Jehova je Krist, ali ne viđen izravno, već kao

reflektirana svjetlost.



85 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Sve više i više, ovaj Krist trebao bi bili bliže čovjekovoj spoznaji, percepciji. To

jest, trebao bi i sam neko vrijeme hodati Zemljom, biti ljudsko biće među

ljudima, postati čovjek na našoj Zemlji, kao što se prethodno iz kozmosa

objavio posvećenicima. Moralo je doći pravo vrijeme da se to dogodi. Da Krist

postoji, oduvijek se znalo tamo gdje je postojala prožetost mudrošću svijeta.

A budući da se otkrivao na toliko različitih načina, davana su mu i mnoga

različita imena. Zaratustra ga je nazvao Ahura Mazda jer mu se otkrio u

ruhu sunčeve svjetlosti. Oni veliki učitelji čovječanstva koji su se pojavili u

drevnoj Indiji tijekom prve epohe nakon atlantske katastrofe, sveti Rišiji,

budući da su bili inicirani, sigurno su znali za ovo biće; znali su samo da se

zemaljskom mudrošću do njega još nije moglo doći, da će se do njega

zemaljskom mudrošću moći doći tek u kasnijoj epohi. Stoga je formula za to

vrijeme bila da to biće živi izvan područja sedam Rišija. Zvalo se Višva

Karman. Stoga su i oni poučavali o ovom biću, koje su nazivali Višva

Karman, a koje je Zaratustra nazivao Ahura Mazda. To su različita imena za

ovo biće, koje se s duhovnih visina polako približavalo Zemlji, iz kozmičkih

područja.

Ali razvoj čovječanstva trebao je pripremiti tijelo kako bi ono moglo primiti

ovo biće. Da bi se to dogodilo, biće kakvo je živjelo u Zaratustri moralo je

sazrijevati iz inkarnacije u inkarnaciju, kako bi potom razvilo, u tijelu čistom

poput Isusovog iz Nazareta, sposobnosti tijela osjećaja, duše osjećaja i duše

razuma, kako bi moglo primiti takvo uzvišeno biće. To se polako moralo

pripremati. Da bi se duša osjećaja, duša razuma, pripremile na ovaj način,

'Ja' je prvo moralo proći kroz mnoga iskustva i događaje kroz koje je prošao

Zaratustra, i moralo je transformirati sposobnosti prisutne unutar

natanskog Isusa. To u ranijim vremenima nije bilo moguće. Jer ne samo da

je 'Ja' Zaratustre moralo raditi na natanskom Isus djetetu, već i ono visoko

biće koje smo okarakterizirali kao Budinu Nirmanakayu. To biće djelovalo je

prvenstveno izvana, od rođenja do dvanaeste godine. Ali da bi se to dogodilo,

prvo je moralo postojati. Sam taj Bodhisattva prvo se morao uzdići do Bude,

kako bi razvio duhovno tijelo Nirmanakaye, kako bi mogao raditi s

natanskim Isus djetetom od rođenja do dvanaeste godine. Sam Bodhisattva

prvo je morao prijeći fazu Bude kako bi u sebi posjedovao moć da tijelo

pripremi za taj veliki događaj. U inkarnaciji kada je postao Buda, još nije bio

razvio tu sposobnost. Za to je bio potreban njegov Buda život.

Kada čovječanstvo istinski shvati ono što je sačuvano kao velika mudrost u

legendama, u odgovarajući odlomcima će moći pročitati, da je sve što

dešifriramo iz Akaša kronike čudesno sadržano u drevnim legendama.

Rečeno nam je, i to s pravom, da se o biću Krista u drevnoj Indiji također

poučavalo kao o kozmičkom biću izvan sfere sedam svetih Rišija. Znali su da

to biće živi na nebesima i da se tek postupno približava Zemlji. Zaratustra je

također znao da mora skrenuti pogled sa Zemlje na Sunce; a drevni

hebrejski narod, kroz osobine i sposobnosti koje smo jučer istaknuli, mogao



86 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

je primiti prvi proglašeni odraz Krist bića. - I na to se nagovještava u priči o

tome kako je Buda, baš kad je od Bodhisattve trebao postati Buda, došao u

kontakt s Višva Karmanom, koji je kasnije nazvan Kristom. Legenda nam

kaže da je, kako se bližila njegova dvadeset deveta godina, napravio taj

poznati izlet iz svoje palače, gdje je do tada bio njegovan i zbrinut. Tamo je

prvo vidio starca, zatim bolesnika, pa leš i tako postupno upoznao bijedu

života; zatim je vidio redovnika koji je napustio ovaj život, u kojem prebivaju

starost, bolest i smrt. Tada je, kako nam legenda kaže, koja proglašava

duboku istinu, odlučio ne otići odmah, već se ponovno vratiti. Ali na tom

putovanju, kaže nam legenda, bio je s duhovnih visina ukrašen snagom koju

mu je božanski tvorac, koji mu se ukazao, Višva Karman, poslao na Zemlju.

Bodhisattva je bio ukrašen snagom samog Višve Karmana, koji je kasnije

nazvan Kristom. Dakle, Krist je još uvijek bio nešto izvan njega, još nije bio

sjedinjen s njim. U to vrijeme, Bodhisattva se također približavao tridesetoj;

ali u to vrijeme još nije mogao u potpunosti ostvariti primanje Krista u

ljudskom tijelu. Prvo je morao biti dovoljno zreo za to. Upravo kroz svoje

Buda biće učinio je sebe zrelim. A kada se pojavio u Nirmanakayi, njegov je

zadatak bio pripremiti ovo tijelo natanskog Isusa, u kojem sam nije živio, za

prijem Višve Karmana, Krista.

Dakle, sile u zemljinom razvoju djelovale su zajedno kako bi dovele do ovog

velikog događaja. Sada se moramo zapitati: kakav je odnos ovog Krista, ovog

Višve Karmana, prema bićima poput Bodhisattvi, od kojih je, naprimjer, bio

onaj Bodhisattva koji je kasnije postao Buda?

S ovim pitanjem dolazimo vrlo blizu ruba jedne od najvećih misterija razvoja

naše Zemlje. Općenito je ljudima danas, s njihovim trenutnim osjećajima i

osjetljivošću, teško uopće početi shvaćati golemu veličinu onoga što se krije

iza ove misterije. Postoji dvanaest takvih bića, poput Bodhisattve koji je

postao Buda, i čija je misija bila prenijeti velika učenja suosjećanja i ljubavi

čovječanstvu, unutar našeg kozmosa, kojem pripada Zemlja. Postoji

dvanaest takvih bića. Bodhisattva koji je postao Buda pet do šest stoljeća

prije naše ere, jedno je od tih dvanaest. Sve Bodhisattve imaju specifičnu

misiju. Kao što je ovaj imao misiju donijeti učenja suosjećanja i ljubavi na

Zemlju, tako i ostali imaju svoje misije, koje se moraju ispuniti u raznim

epohama Zemlje. Budina misija stoji posebno blizu, jer je razvoj moralnog

raspoloženja upravo zadatak našeg doba, od vremena kada se Bodhisattva

pojavio pet do šest stoljeća prije naše ere, sve dok ovog Bodhisattvu ne

naslijedi njegov Bodhisattva nasljednik, koji će kasnije živjeti na Zemlji kao

Maitreya Buda. Tako napreduje evolucija Zemlje: Bodhisattve silaze i s

vremena na vrijeme uključuju u razvoj Zemlje ono što je cilj njihove misije.

Kad bismo pregledali cjelokupnu zemljinu evoluciju, pronašli bismo točno

dvanaest takvih Bodhisattvi. Oni pripadaju tog ogromnoj zajednici duhova

koja s vremena na vrijeme šalje jednog od Bodhisattvi na Zemlju kao

posebnog glasnika, kao jednog od velikih učitelja. Moramo prepoznati,



87 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

takoreći, veliku ložu dvanaest Bodhisattvi, kao ložu koja upravlja cijelom

zemaljskom evolucijom. Ovih dvanaest Bodhisattvi u biti odgovara konceptu

koji poznajemo na nižim razinama egzistencije kao koncept učitelja. Oni su

učitelji, veliki inspiratori za ovaj ili onaj aspekt onoga što čovječanstvo treba

steći.

Odakle Bodhisattve primaju ono što imaju za objaviti iz epohe u epohu? Kad

biste mogli zaviriti u veliku duhovnu ložu Bodhisattvi, u krug dvanaest

Bodhisattvi, otkrili biste da usred dvanaest Bodhisattvi sjedi trinaesto biće,

koje ne možemo nazvati učiteljem u istom smislu kao dvanaest Bodhisattvi,

ali koje moramo nazvati bićem iz kojeg sama mudrost supstancijalno struji.

Stoga je sasvim ispravno reći, kada se opisuje stanje stvari: dvanaest

Bodhisattvi sjedi u velikoj duhovnoj loži oko njezina središta; uronjeni su u

kontemplaciju o Velikom biću, iz kojeg im struji sve što potom moraju unijeti

u razvoj Zemlje kao svoju misiju. Dakle, od ovog trinaestog proizlazi ono što

drugi moraju podučavati. Oni su učitelji, inspiratori; trinaesti kao biće, sam

je ono što drugi podučavaju. Oni o njemu objavljuju stalno iz epohe i epohu.

Ovaj Trinaesti je onaj kojeg su drevni Rišiji nazivali Višva Karman, kojeg je

Zaratustra nazivao Ahura Mazda; to je onaj kojeg mi zovemo Krist. I tako on

stoji u odnosu na sve Bodhisattve, stoga je on vođa i vodič velike lože

Bodhisattvi. I tako je sadržaj objave cijelog kora Bodhisattvi učenje Krista,

Višve Karmana. - Onaj koji je, pet do šest stoljeća prije naše ere, od

Bodhisattve postao Buda, bio je ukrašen moćima Višva Karmana. Onaj koji

je, kao natanski Isus, upio Krista u sebe, nije bio samo 'ukrašen' već
'pomazan', to jest prožet, zasićen Višva Karmanom, Kristom.

Gdje god su ljudi slutili, ili čak inicijacijom stekli razumijevanje, ove

činjenice, ove velike misterije ljudskog razvoja, ta se misterija odražavala kao

u simbolu, kao u slici. Vidimo, naprimjer, kako je u tim malo poznatim,

tajanstvenim misterijama sjeverne Europe, u misterijama Drota, stvoren

zemaljski simbol duhovne činjenice lože dvanaest Bodhisattvi prije pojave

kršćanstva. U misterijima Drota, u drevnoj Europi, zajednica od dvanaest

uvijek je pripadala onima koji su bili učitelji duhovnog razvoja. Trebali su

objavljivati. Imali su i trinaestog člana koji nije podučavao, ali je samom

svojom prisutnošću zračio mudrošću koju su drugi primali. To je bila

zemaljska slika nebeske, duhovne stvarnosti. - A s druge strane, u pjesmi

'Misteriji', gdje Goethe aludira na svoju rozenkrojcersku inspiraciju,

podsjećamo se kako dvanaestorica sjede oko trinaestog i kako taj trinaesti ne

mora biti veliki učitelj; jer bratu Marku - nakon što trinaesti ode - u svoj

njegovoj jednostavnosti dvanaestorica se trebaju obraćati kao ovom

trinaestom. On ne treba biti donositelj učenja, već samo duhovne supstance.

I svugdje gdje je postojao osjećaj ili razumijevanje ove duboke istine, bilo je

tako.



88 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Dakle, krštenjem od Ivana u Jordanu, došao je trenutak u razvoju

čovječanstva kada se to trinaesto nebesko biće pojavilo na Zemlji kao sama

duhovna supstanca, od koje su svi ostali - i Bodhisattve i Bude - trebali

podučavati; i te su goleme pripreme bile potrebne kako bi se ovo biće moglo

spustiti u ljudsko tijelo. To je misterij krštenja u Jordanu. I to je biće koje

nam je opisano u evanđeljima: Višva Karman, Ahura Mazda ili Krist, kako je

kasnije nazvan, u tijelu natanskog Isusa. Kao takvo, ovo biće je trebalo

hodati Zemljom tri godine u ljudskom obliku, kao čovjek među ljudima, u

tom iskušanom zemaljskom biću koje je do tridesete godine iskusilo sve o

čemu smo govorili na ovim predavanjima. Ovaj natanski Isus bio je

osvijetljen, prožet bićem koje se prethodno skrivalo u svijetlim i toplim

zrakama Sunca koje su sjale iz kozmosa - onim bićem koje je otišlo sa

Suncem kada se odvojilo od Zemlje.

Sada si možemo postaviti još jedno pitanje: zašto se ovo biće tako kasno

ujedinilo s razvojem čovječanstva na Zemlji? Zašto se nije ranije spustilo na

Zemlju? Zašto nije ranije prodrlo u čovjekovo etersko tijelo, kako je to učinilo

prilikom krštenja od Ivana u Jordanu? To možemo razumjeti ako pobliže

proučimo događaj opisan u Starom zavjetu kao Pad čovjeka. Taj događaj

sastoji se od određenih bića, koja su ostala na stupnju razvoja drevnog

Mjeseca, koja u čovjekovo astralno tijelo ulaze tijekom drevnog lemurijskog

razdoblja. U to vrijeme, astralno tijelo je bilo prožeto luciferskim bićima. To

nam je simbolično predstavljeno izgonom čovjeka iz Raja. Budući da su te

sile prodrle u čovjekovo astralno tijelo, čovjek se dublje zapetljao u zemaljske

poslove nego što bi to inače bio slučaj. Da čovjek nije primio ovaj luciferski

utjecaj, završio bi svoj put razvoja na Zemlji, takoreći, u višim sferama,

manje zapetljan u zemaljsku materiju. Dakle, čovjek se spustio na Zemlju

ranije nego što je to trebalo. Da se ništa drugo nije dogodilo, da se dogodilo

samo ono što je upravo naznačeno, tada bi se puni učinak luciferskih sila,

usidrenih u astralnom tijelu, manifestirao i u eterskom tijelu. Ali svjetske

sile morale su to omesti. Stoga se moralo dogoditi nešto sasvim značajno. -

Što to znači postat će jasno iz jedne druge perspektive u mojoj nadolazećoj

knjizi 'Tajna znanost'. - Čovjek nije mogao ostati onakav kakav je bio nakon

što je apsorbirao luciferske sile u svoje astralno tijelo. Trebao je biti zaštićen

od učinaka tih sila na njegovom eterskom tijelu. To je postignuto time što je

čovjek onesposobljen za korištenje njegovog cijelog eterskog tijela. Dio

eterskog tijela uklonjen je od kontrole čovjeka. Da se nije dogodio ovaj čin

božanske milosti i da je čovjek zadržao moć nad cijelim svojim eterskim

tijelom, nikada ne bi mogao pronaći put zemaljskog razvoja na odgovarajući

način. Određeni dijelovi čovjekova eterskog tijela u to vrijeme su morali biti

izdvojeni kako bi se sačuvali za kasnija vremena. Pokušajmo sada naše

duhovno oko usmjeriti na to koji su to dijelovi bili.

Čovjek se u prvom redu sastoji od dijelova koje vidimo i u vanjskom svijetu,

od zemaljskog ili čvrstog, vode ili tekućine, i zraka ili plina. To su elementi



89 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

koji tvore čovjekovo fizičko tijelo, baš kao što tvore sve fizičko. Etersko

počinje s prvim eterskim stanjem, koje nazivamo stanjem vatrenog etera ili

jednostavno vatre. Vatra ili toplina, koju moderna fizika ne smatra

supstancijalnom, već samo kretanjem, prvo je stanje etera. Drugo etersko

stanje je svjetlosni eter ili jednostavno svjetlost, a treće stanje je ono koje se

ljudima u prvom redu ne pojavljuje u svom izvornom obliku; ljudi mogu

percipirati samo odraz, sjenu, takoreći, ovog etera u fizičkom svijetu kao ton,

kao zvuk. Ali ispod onoga što je izvana zvuk je nešto finije, etersko, nešto

duhovno, tako da fizički zvuk moramo opisati samo kao sjenu duhovnog

zvuka, tonski eter ili brojevni eter. Četvrto etersko područje je životni eter,

ono što je temelj svakog istinskog života.

Kao što je to slučaj s današnjim fizičkim čovjekom, sve što čini njegovu dušu

utisnuto je u njegovo fizičko i etersko tijelo. Ali sve duševno je, takoreći,

dodijeljeno određenim supstancama eterskog. Ono što nazivamo voljom

eterski se izražava u onome što nazivamo vatrom. Svatko tko je i malo

prijemčiv za određene osjetilne veze osjetit će da postoji određeno opravdanje

za govoriti o volji na ovaj način, da ta volja, koja se fizički izražava u krvi, živi

u elementu vatre eterskog; fizički se izražava u krvi, ili bolje rečeno, u

kretanju krvi. Ono što nazivamo osjećajem izražava se u onom dijelu

eterskog tijela koji odgovara svjetlosnom eteru. Zbog toga vidovnjaci vide

čovjekove impulse volje kao plamenove vatre koji trepere kroz etersko tijelo i

zrače u astralno tijelo, a osjećaje vide kao svjetlosne oblike. Ali ono što

čovjek u svojoj duši doživljava kao svoje mišljenje, i ono što izražavamo

riječima, samo su sjene misli, što ćete lako zamisliti, budući da je i fizički ton

također sjena nečeg višeg. Riječi svoj organ imaju u tonskom eteru. Naše

riječi temelje se na mislima; riječi su izraz misli. Te izražajne forme

ispunjavaju eterski prostor, šaljući svoje vibracije kroz tonski eter. Ono što je

ton, samo je zasjenjena vibracija misli. Ali ono što je nutrina svih misli, što

daje smisao našim mislima, pripada, prema svom eterskom stanju,

istinskom životnom eteru.

Smisao     - Životni eter

Mišljenje   - Tonski eter

------------------------------

Osjećaj      - Svjetlosni eter

Volja         -  Vatreni eter

                    Zrak

                    Voda

                    Zemlja



90 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Od ove četiri forme etera, samo su dvije niže - vatreni eter i svjetlosni eter -

ostavljene na slobodno i proizvoljno raspolaganje ljudima tijekom lemurijske

epohe, nakon luciferskog utjecaja; dvije više eterske forme su povučene. Ovo

je unutarnji smisao izjave: nakon što je čovječanstvo, kroz luciferski utjecaj,

steklo razliku između dobra i zla - figurativno izraženo kroz uživanje kroz

'Drvo spoznaje' - uživanje u 'Drvu života' im je oduzeto. To jest, lišeni su

onoga što bi im omogućilo da slobodno i proizvoljno prodiru u eter misli i

eter smisla. Kao rezultat toga, ljudi su se morali razvijati na sljedeći način:

stavljeno je pod proizvoljnu kontrolu, ono što odgovara njihovoj volji. Ljudi

svoju volju mogu nametati kao svoju osobnu, kao i svoje osjećaje. Osjećaji i

volja slobodno su dostupni svakoj osobi u njenu svrhu; otuda individualnost

svijeta osjećaja i svijeta volje. Međutim, ta individualnost odmah prestaje

kada se od osjećaja uzdignemo do misli, čak i do izraza misli, do riječi na

fizičkom planu. Dok svaki čovjek ima svoje vlastite osjećaje i volju, kada se

popnemo u svijet riječi i svijet misli, odmah ulazimo u nešto univerzalno. Ne

može svatko oblikovati svoje vlastite misli. Kad bi misli bile individualne kao

osjećaji, nikada se ne bismo razumjeli. Stoga su misao i smisao bili odvojeni

od čovjekove proizvoljnosti i privremeno sačuvani u sferi bogova, kako bi

kasnije bili dani ljudima. Stoga, posvuda na Zemlji možemo pronaći

pojedinačne ljude s individualnim osjećajima i individualnim impulsima

volje, ali isti način mišljenja i isti jezik nalazimo među svim narodima. Gdje

postoji zajednički jezik, vlada zajedničko božanstvo naroda. Ova sfera je

izvan ljudske samovolje; za sada, tamo djeluju bogovi.

Kad je Zaratustra svojim učenicima pokazao prema gore u područje

duhovnog, morao je reći: S nebesa struji toplina, vatra; s nebesa struji

svjetlost. To je ruho Ahura Mazde. Ali iza tog ruha leži ono što se još nije

spustilo, što je ostalo u duhovnim visinama, ono što je samo bacilo sjenu na

fizičke misli i riječi ljudi. - Iza topline Sunca, iza sunčeve svjetlosti, leži ono

što živi u tonu, u smislu, ono što se otkriva samo onima koji mogu vidjeti

dalje od svjetlosti, ono što se odnosi na zemaljsku riječ, kao što se nebeska

riječ odnosi na onaj dio života privremeno povučen od čovječanstva. Stoga je

Zaratustra rekao: pogledajte prema Ahura Mazdi! Vidite kako se on otkriva u

fizičkom ruhu svjetlosti i topline. Ali iza toga je božanska stvaralačka Riječ;

ona se približava Zemlji.

Što je Višva Karman? Što je Ahura Mazda? Što je Krist u svom pravom

obliku? Božanska stvaralačka Riječ! Stoga, u učenjima Zaratustre

susrećemo izvanredan podatak da je Zaratustra iniciran da u svjetlu

percipira Ahura Mazdu, ali i božansku stvaralačku Riječ, Honover, koja je

trebala sići na Zemlju, i koja se prvi put spustila pri krštenju od Ivana u

jedno ljudsko etersko tijelo. Ono što je bilo sačuvano od lemurijskih vremena

- Riječ, Riječ Duha - prodrlo je iz eterskih visina u etersko tijelo natanskog

Isusa pri krštenju od Ivana. A kada je krštenje bilo završeno, što se

dogodilo? Riječ je postala tijelom.



91 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Što je Zaratustra, ili oni koji su znali njegove tajne, oduvijek proglašavao?

Kao vidovnjaci, proglašavali su 'Riječ' skrivenu iza topline i svjetla. Bili su

'sluge Riječi'. A pisac Evanđelja po Luki zabilježio je ono što su 'sami

vidovnjaci' proglašavali, koji su time postali 'sluge Riječi'.

Dakle, ovaj primjer nam još jednom pokazuje kako se evanđelja trebaju

shvaćati doslovno. Ono što je tako dugo moralo biti skriveno od ljudi zbog

luciferskog principa, postalo je tijelo u jednoj osobnosti, sišlo je na Zemlju i

živjelo na Zemlji. Stoga je ovo biće najveći uzor onima koji će postupno

razumjeti njegovu prirodu. Stoga naša zemaljska mudrost za primjer treba

uzeti Bodhisattve. Oni uvijek imaju zadatak proglasiti što je Trinaesti među

njima. Ali mi se moramo posvetiti našoj znanosti duha, našoj mudrosti,

našem znanju i rezultatima duhovnog istraživanja, kako bismo proniknuli u

biće i prirodu Višve Karmana, Ahura Mazde - Krista.



92 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 OSMO PREDAVANJE

Basel, 24. rujna 1909.

Pokušali smo shvatiti što zapravo leži u osnovi prvih poglavlja Lukinog

evanđelja. Samo poznavanjem procesa koji su se odvijali unutar čovjekova

razvoja, i koji su nas toliko dugo zaokupljali kako bismo ih detaljno

raspravili, možemo razotkriti ono što je pisac Lukinog evanđelja ispričao kao

svojevrsnu pretpovijest velikog Krist događaja. To nam omogućuje da znamo

tko je u tridesetoj godini svog života preuzeo taj princip svijeta koji smo

također okarakterizirali: Krist princip. Da bismo razumjeli što nam pisac

Lukinog evanđelja govori o osobnosti i djelovanju Krista Isusa - to jest,

individualnosti koja je tada tri godine djelovala u svijetu i koja predstavlja

Krista u ljudskom tijelu - sada je potrebno da ukratko ocrtamo razvoj

čovječanstva i razmotrimo aspekte tog razvoja o kojima naše vrijeme ima

tako malo pojma. Naše je vrijeme u mnogim aspektima izvanredno

kratkovidno, i vjeruje da je sve što se događa u čovječanstvu danas ili

tijekom otprilike dva do tri stoljeća, sve što je temelj ovog vremena kao

zakoni ljudskog razvoja, da je oduvijek postojalo, a posebno, da ono što

danas nije istina, nikada nije postojalo. Zato je ljudima danas tako teško

shvatiti i bez predrasuda prihvatiti narative koji se odnose na prošlost, poput

onog u kojem je Krist živio na Zemlji.

Djela Kristova na Zemlji prepričava nam pisac Lukinog evanđelja. On ih

pripovijeda na takav način da, ako se istinski pozabavimo značenjem

njegovih izvještaja, bi morali sve više shvaćati što je ljudski razvoj zapravo

podrazumijevao u to vrijeme. Moramo još jednom skrenuti pozornost na ono

što je više puta rečeno tijekom naših antropozofskih promišljanja: da je naše

sadašnje čovječanstvo u početku krenulo od atlantske katastrofe, da su naši

preci - to jest naše vlastite duše u drugim tijelima - živjele u drevnoj

Atlantidi, na tom kontinentu koji trebamo tražiti između Europe i Afrike s

jedne strane i Amerike s druge. Zatim je došla velika atlantska katastrofa,

koja je preobrazila lice Zemlje. Mase ljudi migrirale su iz Atlantide prema

istoku i zapadu, naseljavajući tako Zemlju u onome što smo nazvali post

atlantskim razdobljem. Upravo tijekom tog post atlantskog razdoblja, nastale

su razne kulture koje smo okarakterizirali kao drevnu indijsku kulturu,

drevnu perzijsku kulturu, egipatsko-kaldejsko kulturu, grčko-rimsku

kulturu i onu u kojoj danas živimo.

Potpuno je pogrešan dojam o ljudskom razvoju vjerovati da je čovječanstvo

oduvijek bilo kakvo je danas kroz cijelo razdoblje post atlantskog razvoja.

Čovječanstvo se neprestano mijenjalo; ogromne transformacije dogodile su se

unutar ljudske prirode. Vanjski povijesni dokumenti pokrivaju samo

nekoliko tisućljeća. Jedino taj zapis nedostupan vanjskom istraživanju, koji



93 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

nazivamo Akaša kronika, i koji smo također donekle okarakterizirali u ovom

ciklusu, daje nam uvid u razvoj od atlantske katastrofe. - Tamo nalazimo da

se nakon atlantske katastrofe prvo razvila drevna indijska kultura, u kojoj

su ljudi još uvijek više živjeli u svom eterskom tijelu, a u svom fizičkom tijelu

još ne tako snažno kao što je to kasnije bio slučaj. Velika većina indijskog

stanovništva, bez da je razvila današnju 'Ja' svijest, bila je vidovita, imala je

tupu, sumračnu vidovitost. Njihova svijest bila je slična svijesti sna, ali to je

bila svijest koja je ipak prodirala u dubine egzistencije, u duhovni svijet.

Sada, kod svojih smo predodžbi naglašavali koliko je današnjim ljudima

nužno znati - jer im to može pomoći da krenu dalje u budućnost - ono što je

povezano sa spoznajom i oblicima spoznaje. Uvijek naglašavamo kako su ovi

naši preci u drevnoj Indiji percipirali i gledali na svijet, kako su bili daleko

vidovitiji od onih iz kasnijih vremena. Ali ako želimo razumjeti Evanđelje po

Luki, moramo istaknuti još jednu karakteristiku tih predaka.

U onim danima, kada se etersko tijelo protezalo mnogo dalje od fizičkog tijela

na sve strane i još nije bilo tako blisko povezano s njim kao danas, sve

duševne snage i osobine ljudi još su uvijek imale veću moć nad fizičkim

tijelom. Ali što je etersko tijelo više prodiralo u fizičko tijelo, to je postajalo

slabije i to je nad njim imalo manje moći. Kod drevnih Atlantiđana, dio glave

eterskog tijela još se uvijek znatno protezao izvan fizičkog tijela. Do određene

mjere, to je bio slučaj i sa drevnim Indijcima. To im je, s jedne strane,

omogućilo da razviju vidovitu svijest, ali s druge strane, i da imaju veliku

moć nad procesima unutar fizičkog tijela.

Iako su daleko jedno od drugoga, možemo usporediti drevno indijsko tijelo s

tijelom našeg vremena. U našem vremenu, etersko tijelo se najdublje

spustilo u fizičko tijelo, najviše je povezano s činjenicama fizičkog tijela. Sada

smo vrlo blizu točke gdje etersko tijelo ponovno izranja, oslobađa se fizičkog

tijela i postaje neovisnije; i kako čovječanstvo juri prema budućnosti, etersko

tijelo će sve više izranjati iz fizičkog tijela. Čovječanstvo je već donekle prošlo

najnižu točku gdje je postojalo najveće zajedništvo eterskog tijela i fizičkog

tijela. Ako usporedimo drevno indijsko tijelo s današnjim tijelom, možemo

reći: u indijskom tijelu etersko tijelo je još uvijek relativno slobodno, i duša

može razviti sile koje djeluju na fizičko tijelo. Etersko tijelo prima sile duše

jer još nije toliko vezano za fizičko tijelo; međutim, ono također ima veći

utjecaj na fizičko tijelo, a posljedica toga je da učinci koji se tijekom tog

vremena vrše na dušu, također u ogromnoj mjeri utječu na tijelo. U drevnoj

Indiji, ako bi osoba koja je mrzila drugu osobu izgovorila riječi mržnje, te bi

riječi pogodile drugu osobu - djelovale bi sve do fizičke strukture. Duša je još
djelovala na etersko tijelo, a etersko tijelo na fizičko tijelo. Ta je moć
eterskom tijelu sada oduzeta. Obrnuto, kada bi se izgovorile riječi ljubavi,

imale bi šireći, zagrijavajući i otvarajući učinak na drugu osobu, a također i

na njezino fizičko tijelo. Stoga je u to vrijeme bilo vrlo važno jesu li

izgovorene riječi ljubavi ili mržnje, jer je to utjecalo na sve tjelesne procese.



94 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Taj se učinak u čovječanstvu sve više smanjivao kako se etersko tijelo sve

više penjalo u fizičko tijelo. Danas je drugačije. Danas riječi koje izgovorimo

u prvom redu utječu samo na dušu, i postalo je prilično rijetko naći ljude

koji osjećaju riječ mržnje kao da ih steže, dok riječ ljubavi osjećaju kao da se

širi i blaženo ih ispunjava. Ti neobični učinci koje još možemo osjetiti u

svojim fizičkim srcima kao učinak riječi ljubavi ili mržnje, bili su ogromnog

intenziteta u osvit našeg post atlantskog razvoja. Stoga su učinci na dušu

bili nešto sasvim drugo nešto što su danas. Jer to danas ne ovisi o tome

kako se riječ izgovara. Riječ se može izgovoriti s najtoplijom ljubavlju, ali ako

naiđe na današnji način kako su ljudi organizirani, uvijek će biti više-manje

odbijena; neće prodrijeti, jer to ne ovisi samo o tome kako se izgovara, već i o

tome kako se može primiti.

Danas, dakle, nije moguće djelovati tako izravno na ljudsku dušu da taj

učinak uistinu prodre u cijeli fizički organizam. Nije moguće izravno.

Međutim, biti će moguće, jer se približavamo toj budućnosti u kojoj će

duhovno ponovno imati svoje značenje. Čak i danas možemo ukazati na to

kako će to biti u budućnosti. U našem trenutnom ciklusu, vrlo malo možemo

učiniti na ovom području kako bismo osigurali da ono što živi u našoj

vlastitoj duši - ljubav, dobra volja, mudrost - izravno teče u drugu dušu i

tamo dobiva snagu koja se proteže u fizičko tijelo. Moramo danas priznati da

takav učinak tek postupno može postati moguć. Ali ovo duhovno djelovanje

ponovno počinje. I počinje upravo na tlu gdje je zasađen duhovno znanstveni

svjetonazor, jer je ovaj svjetonazor početak intenziviranja učinaka duše.

Danas je samo u rijetkim slučajevima moguće da riječ proizvede fizičke

učinke. Ali moguće je da se ljudi okupe kako bi u svoje duše upili zbroj

duhovnih istina. Te će duhovne istine malo po malo jačati, dobivati moć
unutar duša, a time i snagu da djeluju na fizički organizam i oblikuju ga

prema vlastitoj prirodi. Tako će u budućnosti duševno-duhovno ponovno

steći veliku moć nad fizičkim, a fizičko će se oblikovati na njihovu sliku.

U tim drevnim vremenima indijske kulture, naprimjer, ono što nazivamo

'iscjeljivanjem' bilo je nešto drugačije nego što je bilo kasnije, jer je sve

ovisilo o onome što je upravo rečeno. Budući da se s onim što je djelovalo na

dušu mogao postići ogroman učinak na tijelo, moglo se, dakle, riječju

prožetom ispravnim impulsom volje utjecati na dušu druge osobe na takav

način da ta duša, zauzvrat, prenese učinak na etersko tijelo, a ovo opet na

fizičko tijelo. Ako bi netko imao ideju kakav učinak želi izvršiti na drugu

dušu, mogao bi, u slučaju bolesne konstitucije, na naznačeni način izvršiti

ispravan učinak na dušu, a time i na fizičko tijelo, što bi tada dovelo do

zdravlja. Sada zamislite ovaj učinak pojačan do najvišeg stupnja, tako da je

indijski liječnik prvenstveno kontrolirao one utjecaje i učinke duše koji su

relevantni u ovom kontekstu. Tada vam mora biti jasno da je svako

iscjeljivanje u indijsko doba bilo daleko duhovniji proces nego što to može

biti danas - izričito kažem: nego je to danas moguće. Ali mi se ponovno



95 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

približavamo takvim načinima djelovanja. Ono što se spušta iz kozmičkih, iz

duhovnih visina kao svjetonazor, kao zbroj istina koje odgovaraju velikom

duhovnom sadržaju svijeta, ulijevat će se u ljudske duše, i, kako

čovječanstvo živi dalje prema budućnosti, samo će biti lijek za iscjeljivanje

izvirući iz same nutrine ljudskih bića. Znanost duha je veliki lijek u životu u

budućnosti. Međutim, moramo shvatiti da je čovječanstvo bilo na silaznom

putu razvoja, da su duhovni utjecaji stalno opadali, da smo na niskoj točci u

svom razvoju i da se tek postupno možemo uzdići do visina na kojima smo

nekada stajali.

Vrlo postupno, oni učinci koji su bili toliko istaknuti u drevnoj Indiji

nestajali su. Druga slična organizacija - ona koja je omogućavala interakciju

između duša - postojala je, naprimjer, u drevnoj egipatskoj kulturi. Što u

egipatskoj kulturi dalje idemo natrag, to više otkrivamo da je postojao

izravan utjecaj jedne duše na drugu, koji se zatim mogao prenijeti na fizičku

organizaciju. To je bilo mnogo manje prisutno u drevnim perzijskim

vremenima. Jer ovo razdoblje je imalo drugačiji zadatak; bilo je pozvano da

pruži početni poticaj za prodiranje u fizički svijet. S obzirom na

karakteristike koje sam upravo opisao, egipatska je kultura mnogo bliža

indijskoj kulturi nego perzijskoj kulturi. U perzijskoj kulturi duša se već
počinje, takoreći, povlačiti u sebe, imati sve manje moći nad vanjskom

organizacijom, jer mora sve više i više razvijati samosvijest u sebi. Stoga se s

tom strujom koja je očuvala prevlast duhovnog nad fizičkim, morala stopiti

još jedna struja kulture, struja prvenstveno usmjerena na unutarnju

kontemplaciju, na stvaranje samosvijesti; i te dvije struje pronalaze

svojevrsnu ravnotežu u onome što nazivamo grčko-rimskom kulturom. To je

četvrta post atlantska kulturna epoha. Čovječanstvo se već toliko spustilo u

fizički svijet, da je postignuta svojevrsna ravnoteža između fizičkog i

duševno-duhovnog. To jest, u ovom četvrtom kulturnom periodu, duh i duša

imaju približno toliko vlasti nad tijelom, koliko tijelo ima nad dušom.

Postignuta je svojevrsna ravnoteža između to dvoje: čovječanstvo se spustilo

u stanje ravnoteže.

Sada čovječanstvo prvo mora proći neku vrstu kušnje svijeta, kako bi se

ponovno uzdiglo do duhovnih visina. Zato se čovječanstvo od grčko-latinskog

doba zapravo još više spustilo u fizičku materijalnost. Sve što je povezano s

tjelesnim, s fizičkim, spustilo se još više. U vremenu u kojem živimo, petoj

post atlantskoj kulturnoj epohi, čovjek je u osnovi potisnut ispod linije

ravnoteže, i u prvom redu može živjeti u svojoj nutrini, stječući svijest o

duhovnom svijetu koja je više teorijskog karaktera. Čovjek je morao iznutra

ojačati.

Dakle, u grčko-latinskoj kulturi vidimo stanje relativne ravnoteže, dok je

sada, u našem vremenu, fizičko tijelo steklo prevlast i dominira duhovno-

duševnim. Vidimo da je duhovno-duševno u određenom pogledu postalo



96 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

nemoćno; sada se ono može shvatiti samo teoretski. Kroz stoljeća, unutarnje

biće čovjeka moralo se ograničiti na unutarnje jačanje kroz proces koji se ne

događa u manifestiranoj svijesti. Malo po malo, mora ponovno postati jači i

moćniji kako bi se mogla razviti nova svijest. A kada dosegne određenu

snagu - to će biti slučaj u šestoj post atlantskoj kulturnoj epohi - tada,

budući da je čovječanstvo stalno apsorbiralo sve više i više duhovne hrane,

duhovno-duševno više neće posjedovati teorijsku mudrost, već živu mudrost,

živu istinu. Tada će ovaj duhovni aspekt biti toliko jak da će ponovno - ovaj

put s druge strane - steći vlast nad fizičkim tijelom.

Kako dakle iz ove perspektive možemo istinski objasniti misiju znanosti

duha u čovječanstvu? Ako u našem vremenu znanost duha sve više postaje

nešto što iznutra oživljava u duši, nešto što je sposobno ne samo stimulirati

razum i intelekt, već i sve više grijati dušu, tada će duša postati toliko jaka

da će steći vlast nad fizičkim. Naravno, za to su potrebni određeni prijelazi;

potrebne su mnoge stvari koje se u početku mogu činiti čak i kao pad, kao

štetne. Ali to su prijelazni oblici koji će ustupiti mjesto onom budućem

stanju u kojem će ljudi uključiti duhovni život u svoje ideje i gdje će, za cijelo

čovječanstvo, nastati ono stanje koje će označavati vladavinu duhovnog nad

fizičkim. I svaki čovjek danas, koji nije zainteresiran samo za mudrost

znanosti duha, jer ona potiče njegov intelekt, već koji može biti zanesen tim

istinama, koji u njima može pronaći unutarnje, živo zadovoljstvo, bit će

preteča onih koji će, pak, postići pravu vladavinu duše nad tijelom.

Već u naše vrijeme možemo predstaviti velike istine o takvim događajima

koje smo posljednjih dana imali pred dušama: one značajne događaje

spajanja elementa Bude s elementom Zaratustre, sve što se dogodilo na

početku naše ere u Palestini. Mogli smo pokazati kako je mudrost u

napredovanju svijeta, stvorila da dva djeteta, natanskog i salomonskog

Isusa, i kroz one velike, značajne događaje spojila one kozmičke struje koje

su prije odvojeno tekle Zemljom.

Za sve što smo dali i na čemu smo radili posljednjih dana, može postojati

dvostruka perspektiva. Netko bi mogao reći: ovo se današnjoj svijesti čini

prilično fantastičnim, ali kada odvagnem sve vanjske čimbenike, izgleda mi

vrlo uvjerljivim, i tek tada mi evanđelja postaju razumljiva, kada

pretpostavim ono što mi je rečeno iz Akaša kronike. Netko bi mogao biti

zainteresiran za ono što mu se govori, naprimjer, o dva lika Isusa i tako

dalje; to bi moglo zadovoljiti njegov interes. Mogao bi reći: sada sebi mogu

objasniti mnoge stvari koje prije nisam mogao objasniti. - A druga osoba bi

tada mogla reći: sada me zanima nešto drugo. Kad promatram sve te

procese, kada razmotrim sve što okultno istraživanje govori o tom čudesnom

silasku Budine Nirmanakaye, što leži u osnovi objave pastirima i tako dalje, i

kad razmotrim i drugu struju, i vidim kako je zvijezda vodila sljedbenike

Zaratustre kad se njihov vođa ponovno pojavio na Zemlji, kad vidim kako



97 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

jedna svjetska struja utječe u drugu, kako se ono što je nekoć bilo odvojeno

ujedinjuje, kad pustim sve to da utječe na moju dušu, onda prije svega

imam jedan dojam: dojam, da je sve to neopisivo lijepo u nastajanju svijeta!

Može se imati i ovaj dojam, da je sve to čudesno, neizmjerno, veličanstveno.

Tu zaista postoji nešto što može zapaliti našu dušu, nešto što može zasjati u

vezi stvarnih procesa svijeta.

I to je ono najbolje što možemo dobiti od velikih istina. Male istine zadovoljit

će našu potrebu za znanjem, a velike će nam ugrijati duše, i reći ćemo: ono

što se događa u svijetu u isto vrijeme je i neizmjerno lijepo. Kad to

percipiramo u svoj ljepoti, u slavi, tada u nama počinje puštati korijenje,

tada nadilazi puko teorijsko razumijevanje. - Kako u tom smislu o Kristu

Isusu kaže Evanđelje po Luki?

"Iziđe sijač sijati sjeme. I dok je sijao, jedno pade kraj puta i bi zgaženo, i

ptice nebeske ga pozobaše;

drugo padne na kamenito tlo i kad proklija, usahne jer nemaše vlage;

jedno opet padne među trnje, i trnje naraste i uguši ga;

drugo padne na dobru zemlju i izraste te donese stostruki plod" (Luka 8,5-8)

Isto vrijedi i za antropozofski svjetonazor. Na njega se odnosi ono što Krist

Isus daje svojim učenicima kao objašnjenje parabole o sijaču. Sjeme je

kraljevstvo bogova, kraljevstvo nebesko, kraljevstvo duha. Ovo kraljevstvo

duha treba se uliti u ljudske duše kao sjeme, postati djelotvorno na Zemlji.

Međutim, postoje oni ljudi koji posjeduju samo one duševne sile koje

odbijaju duhovni svjetonazor, kraljevstvo božanskih duhovnih bića. Sjeme

proždiru prepreke unutar ljudske duše, odbijaju ga prije nego što uopće

može klijati. To vrijedi za mnoge ljude u vezi u vezi s riječima Krista Isusa, a

vrijedi i za mnoge danas u vezi s onim što antropozofija mora donijeti u

svijet: sjeme se odbija, ptice ga, takoreći, proždiru i sprječavaju da se

ukorijeni u tlu. - Tada, iako se riječi mogu reći duši - bilo da se radi o riječi

Krista Isusa ili o riječi duhovne mudrosti - ali duša nije dovoljno duboka.

Duša je dovoljno pripremljena da shvati da su to savršeno uvjerljive istine,

ali to razumijevanje se ne sjedinjuje s vlastitom supstancom i bićem. Možda

će čak odbaciti mudrost, nije postala jedno s njom; poput sjemena je koje je

palo na stijenu i ne može proklijati. - I treće sjeme palo je u grm trnja; ali

nije moglo rasi. To znači, Krist Isus objašnjava da postoje ljudi čije su duše

toliko ispunjene brigama i interesima običnog života da, iako su sposobni

razumjeti riječi duhovne istine, sve ostalo u njihovoj duši djeluje poput trnja,

neprestano je kočeći. Danas čak i postoje duše - i vrlo su brojne - koje bi

rado u sebi obradile istine znanosti duha, samo kad im se drugi, vanjski

život ne bi približavao na takav način da ih stalno sputava. I tek su rijetki

sposobni otkriti duhovne istine kao nešto slobodno, poput četvrtog sjemena.



98 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

To su oni koji antropozofiju počinju doživljavati kao živuću istinu, koji je

upijaju u svoje duše kao živototvorni element i žive u potpunosti u njemu; to

su ujedno oni koji su preteče djelovanja duhovnih istina u budućnosti.

Međutim, nikoga tko ne posjeduje, kroz vlastitu unutarnju snagu duše,

pravo povjerenje i duboko uvjerenje u vezi s djelovanjem ove duboke

mudrosti, ne može se ničim vanjskim uvjeriti u istinu i moć djelovanja ove

duhovne mudrosti.

Je li to dokaz protiv učinkovitosti duhovne mudrosti, ako danas na toliko

ljudi nema fizičkog učinka? Naprotiv, moglo bi se reći da je to dokaz zdravlja

duhovne mudrosti, to što često ima negativan prijem kod onih snažnih

fizičkih tijela s kojima se susreće. Naprimjer, gradsko dijete slabog fizičkog

zdravlja, koje je od ranog djetinjstva udisalo samo gradski zrak, i tako se na

određeni način oslabilo, ne oporavlja se nužno kada izađe na okrepljujući,

zdravi planinski zrak, već bi se zapravo moglo prilično razboljeti. Kao što to

nije dokaz protiv zdravstvenih blagodati planinskog zraka, tako nije ni dokaz

protiv djelovanja duhovne mudrosti, ako, prodirući u određene čovjekove

strukture, može uzrokovati i privremenu štetu. Jer prodire u ono što su

ljudska tijela nasljeđivala stoljećima i tisućljećima; utječe na ono što je s

njom nespojivo.

U vanjskom svijetu još ne možemo tražiti dokaze za to; moramo uroniti u ta

učenja mudrosti i doći do snažnog uvjerenja. Koliko god posrednih dokaza

bilo u vanjskom svijetu, moramo moći prodrijeti u sebe, u sebi njegovati

uvjerenje i reći si: ako su ova antropozofska učenja mudrosti danas previše

kontroverzna ovdje ili ondje, to je zato jer su se susrela s nezdravim uvjetima

kod ljudi. Stoga je duhovna mudrost doista zdrava, ali ne uvijek i ljudi.

Stoga je također razumljivo da se danas ne otkriva sve što s vremenom može

postati dostupno ljudima u smislu duhovne mudrosti. Poduzimaju se mjere

kako bi se osiguralo da šteta ne bude prevelika; gradska djeca se ne šalju na

planinski zrak, što bi za njih bilo iscrpljujuće. Stoga se s vremena na vrijeme

može dijeliti samo ono što prosječni ljudi mogu podnijeti. Kad bi se,

naprimjer, u potpunosti otkrila sva dublja mudrost koja još uvijek postoji,

tada bi se ljudi s određenom konstitucijom srušili pod pritiskom, baš kao što

bi se njihovo već narušeno zdravlje urušilo na planinskom zraku. Velika

mudrost čovječanstva može se otkriti samo postupno; ali to će se dogoditi i

dovest će do sveobuhvatnog iscjeljenja čovječanstva.

Sve se to krije iza onoga što sažimamo pod konceptom duhovno znanstveni

pokret. Čovječanstvo mora polako povratiti ono što je izgubilo: vlast

duhovno-duševnog nad materijalnim. Ta se vlast postupno gubila, od razvoja

indijske kulture sve do grčko-latinskog razdoblja. Čak i u grčko-rimskom

dobu još su postojali ljudi koji su, kao nasljeđe iz davnih vremena,

posjedovali to uzvišeno stanje eterskog tijela, čije je cijelo biće bilo prijemčivo

za duševno-duhovne utjecaje. Stoga se upravo u to vrijeme morao pojaviti



99 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Krist Isus. Da se pojavio u našem vremenu, ne bi mogao djelovati kao tada,

niti bi mogao dati tako sjajan primjer. U naše vrijeme susreo bi se s fizičkim

organizacijama koje su mnogo dublje prodrle u fizičku materiju. On sam bi

danas morao ući u fizičku organizaciju u kojoj taj snažan utjecaj duševno-

duhovnog na fizičku organizaciju više ne bi bio moguć, kao što je tada bio

slučaj.

To se ne odnosi samo na Krista Isusa, već i na sve slične figure, i evoluciju

čovječanstva možemo razumjeti samo ispitujući je iz te perspektive. To se

odnosi, i, naprimjer, na Budu i njegovu pojavu na Zemlji. Vidjeli smo kakvu

je misiju Buda imao. Prvo je uspostavio ono što se može nazvati velikim

učenjem ljubavi i suosjećanja, i svega što je s njima povezano, što je opisano

u Osmostrukom putu. Mislite li da bi, ako bi se Buda pojavio danas, mogao

to uspostaviti na isti način? Ne! Jer danas nije moguća fizička organizacija

koja bi Budi omogućila da prođe isti razvoj kao u njegovo vrijeme. Fizička

organizacija se stalno mijenja. Morao se promatrati točan trenutak kako bi

se mogao uspostaviti upravo onakav model organizacije, da Buda može sići i

iskoristiti tu organizaciju za uspostavljanje značajnog dijela Osmostrukog

puta, kako bi ljudi mogli duhovno prodrijeti u njega. Danas je čovječanstvo

ovisno o postupnom stjecanju ovog Osmostrukog puta duhovno-duševno.

Možda se čini čudnim ali istina je: sve što je čovječanstvo naknadno postiglo

u svim svojim filozofskim i moralnim učenjima, tek je vrlo slab početak u

postizanju onoga što je Buda nekoć zamislio. Bez obzira koliko se ljudi dive

svim vrstama filozofija, bez obzira koliko hvale kantovstvo i druge slične

stvari, sve je to tek sitnica, tek ono najelementarnije u usporedbi sa

sveobuhvatnim principima Osmostrukog puta. I tek polako čovječanstvo se

može ponovno uzdići da bi razumjelo što se krije iza riječi Osmostrukog

puta. Prvo se takva stvar predstavlja kao sveobuhvatna činjenica u pravo

vrijeme; zatim odatle nastavlja razvoj. Čovječanstvo to uzima kao svoju

polaznu točku, i tek nakon dugog vremena postiže ono što je u početku

predstavljeno kao monumentalno, uzorno postignuće. Tako je Buda stajao u

svoje vrijeme i donio svijetu učenja ljubavi i suosjećanja kao obilježje za

buduće generacije, koje će postupno steći sposobnost da u sebi prepoznaju

što se nalazi unutar Osmostrukog puta. A u šestoj kulturnoj epohi već će

postojati dobar dio ljudi sposobnih za to. Oh, još uvijek imamo dug put pred

sobom prije nego što ljudi kažu sebi: ono što je Buda tako uzorno pokazao u

petom ili šestom stoljeću prije Krista, sada možemo postići unutar vlastitih

duša; sada smo u vlastitim dušama postali poput Bude.

Dakle, čovječanstvo se mora postupno uzdići do vrha. Prvi koji će to priznati

su oni koji, sa svojom jedinstvenom individualnošću, ulaze u veliko doba i sa

sobom donose baštinu potrebnu za razumijevanje takvih stvari. Ostatak

čovječanstva uspinje se polako i tek mnogo kasnije postiže ono što im je

dano kao cilj. Ali tada, kada veći broj ljudi dosegne točku posjedovanja

Osmostrukog puta kao svog, rođenog iz dubokog razumijevanja duše - ne



100 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

kao nešto što su naučili iz budizma, nešto što im je ispričano - tada će ti isti

ljudi već jako napredovati u drugom pogledu. Pročitajte u časopisu 'Lucifer-

Gnosis', 'Kako se stječe uvid u više svjetove?', kako je razvoj lotosovog cvijeta

sa šesnaest latica povezan s Osmostrukim putem. Čovječanstvo je tada

dosegnuti točku razvoja upravo lotosovog cvijeta sa šesnaest latica kroz

Osmostruki put. To je usko povezano. A za one koji mogu pogledati u razvoj

čovječanstva, postoji znak koliko je čovječanstvo napredovalo u svom

razvoju. Napredovalo je onoliko koliko je napredovalo u razvoju lotosovog

cvijeta sa šesnaest latica, koji je jedan od prvih organa koje će ljudi koristiti

u budućnosti. Ali kada se ovaj organ potpuno razvije, uspostavit će se

određena dominacija duševno-duhovnog nad fizičkim. Samo oni koji danas

krenu u duhovni razvoj u ezoteričnom smislu mogu istinski reći da su na

putu potpunog prihvaćanja Osmostrukog puta. Drugi ga samo 'proučavaju'.

To je, naravno, vrlo korisno; jednostavno će biti stimulans.

Dakle, također vidimo da, u osnovi, duhovno-duševno može biti učinkovito

samo kod onih ljudi koji su već počeli sa vlastitom dušom organski

integrirati ono što im je dano kao duhovna mudrost. U istoj mjeri u kojoj

Osmostruki put postaje iskustvo vlastite duše, on također ima recipročni

učinak na fizičko. Naravno, vrlo pametni ljudi današnjice, koji se drže

materijalizma, mogli bi doći i reći: s ovim smo imali neka vrlo posebna

iskustva; imali smo ovoga ili onoga tko je počeo njegovati duhovni razvoj,

odnosno u višem smislu buditi duhovnu mudrost u sebi, ali on je umro s

pedeset godina; dakle to je malo pridonijelo produljenju njegova života. - To

je jedna pametna istina, stalno iznova se može primijeniti. Šteta je samo što

ne uzimaju u obzir suprotno gledište, naime, koliko bi dugo dotična osoba

živjela da nije prošla kroz duhovni razvoj - ne bi li možda navršila samo

četrdeset godina! Na ovo pitanje bi se moralo odgovoriti. Uvijek priznajemo

samo ono što je pri ruci, a zanemarujemo ono što nije. To je ključna stvar,

tako gledati na stvari.

Tako je malo po malo, čovječanstvo gubilo vlast duhovno-duševnog nad

fizičkim, sve do četvrte kulturne epohe, u kojoj se pojavio Krist, i u kojoj je

još uvijek bilo dovoljno ljudi da posvjedoče kako duhovno utječe na fizičko.

Krist se tada morao pojaviti. Da se pojavio kasnije, sve stvari koje su tada

bile otkrivene ne bi se mogle pokazati. Tako velika pojava je morala doći u

svijet, ali upravo u to vrijeme.

Što znači Kristov ulazak u svijet? To znači da ispravnim razumijevanjem

Krista čovječanstvo uči u potpunosti koristiti svoju samosvijest, da nauči

cijelu svoju 'Ja' svijest prožeti njome, da njegovo 'Ja' stekne potpunu vlast

nad svime što je u njemu - to znači Kristov ulazak u svijet. To 'Ja', to

samosvjesno 'Ja', bit će ono što će vratiti sve što je čovječanstvo izgubilo kroz

stoljeća. Ali baš kao što je Buda morao uspostaviti Osmostruki put, tako je i

prvo prije isteka drevnih vremena morala biti vidljiva vladavina ovog 'Ja'



101 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

principa nad svime, svim procesima vanjske tjelesnosti koji su postojali u

svijetu. U našem vremenu, više ne bi bilo moguće da Krist princip uđe u

svijet, i izvrši one snažne iscjeljujuće učinke na svoju okolinu kao što je to

činio u to vrijeme. Da bi se to dogodilo, bilo je potrebno vrijeme kada su još
uvijek postojali ljudi čija su se eterska tijela protezala toliko daleko da su

mogli primati tako duboke učinke pukim riječima i pukim dodirom, učinci

koji danas mogu postojati samo kao slabi odjeci. I čovječanstvo je počelo

razvijati 'Ja' prvo kako bi moglo razumjeti Krista, da bi zatim, polazeći od tog

razumijevanja, ponovno steklo ono što je nekoć izgubilo. Koristeći posljednje

preživjele primjerke ljudi iz povijesnih vremena, trebalo je pokazati kako je

'Ja', sada u potpunosti prisutno u čovjeku, u Kristu Isusu, kao što će biti u

svim drugim ljudima na kraju zemaljskog vremena, snažno utjecalo na ljude

tog vremena u svim oblastima. Pisac Evanđelja po Luki predstavlja ovo kako

bi nam pokazao: Krist sada u svijet donosi 'Ja' koje prožima čovjekovo fizičko

tijelo, etersko tijelo i astralno tijelo, na takav način da može vršiti učinke koji

mogu utjecati na cijelu tjelesnu organizaciju, čak i donijeti zdravlje. Ova

činjenica morala se navesti kako bi se pokazalo: kada, u budućnosti, za

stotine tisuća godina, čovječanstvo stekne sve što može proizlaziti kao snaga

iz Kristova 'Ja', tada će iz ljudskih 'Ja' moći proizlaziti učinci baš kao što ih

je Krist tada zračio u čovječanstvo. To se moralo pokazati u svim oblastima;

međutim, moglo se pokazati samo ondašnjem čovječanstvu.

Pokazalo se da postoje bolesti koje nastaju u astralnom tijelu osobe. Način

na koji nastaju povezan je s bićem cijele osobe. Ako ljudi danas imaju loše

moralne kvalitete, one mogu biti ograničene samo na loše osobine njihove

duše. Budući da duša danas nema istu vlast nad tijelom kao što je imala u

vrijeme Krista Isusa, ne postaje svaki grijeh lako vanjska bolest. Postupno se

ponovno približavamo stanju u kojem se etersko tijelo ponovno izvlači. Stoga

za čovječanstvo počinje era u kojoj se mora voditi velika briga kako da se

osigura da se moralne i intelektualne mane ne manifestiraju fizički kao

bolesti. Ova era već počinje. I mnoge bolesti opisane kao dijelom duševne,

dijelom tjelesne - živčani poremećaji našeg vremena - označavaju početak

ove epohe. Budući da su ljudi danas apsorbirali neharmonične aspekte

vanjskog svijeta u svoje percepcije i misli, takve se stvari prirodno mogu

manifestirati samo u pojavama poput histerije i slično. To je međutim,

povezano s prirodom duhovnog razvoja koji prolazimo: odvajanjem eterskog

tijela.

U vrijeme kada se Krist pojavio na Zemlji, u njegovom okruženju bilo je

mnogo ljudi kod kojih se grijeh, a posebno karakterni grijeh koji proizlazi iz

negativnih osobina koje potječu iz ranijih vremena, manifestirao u bolesti.

Ono što u osnovi leži u astralnom tijelu kao grijeh i pojavljuje se kao bolest,

u Evanđelju po Luki naziva se opsjednutost, gdje čovjek privlači strane

duhove u svoje astralno tijelo, gdje ne gospodari cijelom svojom čovječnosti

kroz svoje bolje osobine. Kod onih ljudi koji su još uvijek posjedovali staru



102 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

odvojenost eterskog tijela od fizičkog tijela, to se u tim vremenima

manifestiralo u izvanrednoj mjeri, u tome što su negativne osobine i kvalitete

djelovale onako kako ih pisac Lukinog evanđelja opisuje kao oblike bolesti

koji se predstavljaju kao opsjednutost. Sada nam Evanđelje po Luki

pokazuje kako su takvi ljudi bili izliječeni prisutnošću i ohrabrenjem

individualnosti koja je bila u Kristu Isusu, kako je ono što je djelovalo kao

zlo istjerano iz takvih pojedinaca. To je predstavljeno kao model kako će, na

kraju zemaljskog vremena, dobre osobine imati iscjeljujući učinak na sve

ostale.

Obično se ne primjećuju suptilniji detalji skriveni iza određenih stvari, tako

da se i ovdje govori o sasvim drugim bolestima, poput onih opisanih u

poglavlju koje se obično naziva 'Iscjeljenje gihta' (Luka 5,17-26). Zapravo bi

se trebalo zvati 'Iscjeljenje uzetog', jer grčki tekst na ovom mjestu koristi riječ
'paralelymenos'; to znači netko tko je paraliziran u udovima. U to vrijeme još
se shvaćalo da ovi oblici bolesti potječu od svojstava eterskog tijela. A kada

nam se kaže da Krist Isus također liječi one koji su paralizirani, kaže nam se

da moći njegove individualnosti ne dopiru samo do astralnih tijela, tako da

čak i oni čija su eterska tijela oštećena mogu iskusiti iscjeljujuće učinke.

Upravo kada Krist govori o onome što, kao 'dublji grijeh', ima sjedište u

eterskom tijelu, on koristi poseban izraz. To jasno ukazuje na to da se

patogeni duhovni element prvo mora ukloniti; jer paraliziranom čovjeku ne

kaže odmah: 'Ustani i hodi', već se obraća uzroku, koji, kao bolest, djeluje

čak i u eterskom tijelu, i kaže: 'Oprošteni su ti grijesi'. To jest, ono što se

uvuklo u etersko tijelo kao grijeh prvo mora biti eliminirano. Međutim,

konvencionalna biblijska znanost ne bavi se ovim suptilnijim razlikama; ne

vidi da to pokazuje kako je ova individualnost utjecala na misterije astralnog

tijela, a također i na misterije eterskog tijela. Doista, utjecala je čak i na

misterije fizičkog tijela.

Zašto se u ovom kontekstu misteriji fizičkog tijela nazivaju najvišim

misterijima, da tako kažemo? Čak i u vanjskom životu, najočitije je

djelovanje od astralnog tijela do astralnog tijela. Možete nekoga povrijediti,

naprimjer, izgovaranjem riječi mržnje. To je proces u njihovom astralnom

tijelu. Čuju riječ koja ih boli i doživljavaju je kao patnju u svom astralnom

tijelu. Tu imate razmjenu između astralnog tijela i astralnog tijela. Mnogo

skrivenija je razmjena između eterskog tijela i eterskog tijela; to uključuje

suptilnije učinke od čovjeka do čovjeka, koji se danas više ni ne primjećuju.

Ali najskriveniji od svih su učinci koji utječu na fizičko tijelo, jer fizičko tijelo,

kroz svoju gustu materijalnost, najviše prikriva učinke duhovnog. Sada nam

se, međutim, treba pokazati da Krist Isus ima vlast nad fizičkim tijelom.

Kako se to pokazuje? Ovdje se dotičemo poglavlja koje bi današnjoj

materijalistički nastrojenoj osobi bilo potpuno nerazumljivo. Srećom, za ovaj

ciklus okupljeni su samo poznavatelji znanosti duha; jer bi netko tko je



103 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

samo došao s ulice, ono što se danas govori smatrao potpunom ludošću, čak

i ako bi ostalo smatrao samo napola ili četvrtinu ludim.

Krist Isus pokazuje da može vidjeti kroz fizičko tijelo i djelovati unutar njega.

To se vidi po njegovoj sposobnosti liječenja bolesti koje nastaju u fizičkom

tijelu. Međutim, za to se moraju razumjeti tajanstveni učinci koji teku iz

fizičkog tijela jedne osobe u fizičko tijelo druge, ako se želi izliječiti bolesti u

fizičkom tijelu. Ako se želi duhovno raditi, čovjek se ne može smatrati

izoliranim entitetom unutar svoje kože. Često se ovdje govorilo da je naš prst

mudriji od nas. Naš prst zna da krv u njemu može teći samo ako pravilno

teče kroz cijelo tijelo i zna da mora uvenuti ako je odvojen od ostatka

organizma. Slično tome, ako bi ljudi razumjeli kako funkcioniraju njihova

tijela, morali bi znati da, prema svojoj fizičkoj organizaciji, pripadaju cijelom

čovječanstvu, da učinci stalno prelaze s jednog na drugo, i da se ne može

vlastito fizičko zdravlje kao pojedinca odvojiti od zdravlja cijelog

čovječanstva. Ljudi danas to lako priznaju u vezi s velikim učincima, ali ne i

u vezi s onim suptilnijima, jer ne mogu znati činjenice. Ovdje u Evanđelju po

Luki, međutim, aludira se na te suptilnije učinke. Pročitajte 8. poglavlje, gdje

piše:

"Kad se Isus vratio, mnoštvo ga je pozdravilo jer su ga svi čekali.

I gle, čovjek po imenu Jair, koji je bio predstojnik sinagoge, dođe i pade

Isusu pred noge te ga zamoli da dođe k njemu u kuću;

jer je imao jedinicu, od otprilike dvanaest godina, koja je umirala. Ali dok je

išao, mnoštvo je odasvud navaljivalo.

A žena koja je dvanaest godina bolovala od krvarenja i potrošila sav svoj

novac na liječnike, a nitko je nije mogao izliječiti, pristupi mu odostraga i

dotakne se skuta njegove haljine i odmah joj prestane krvarenje" (Luka 8,40-

44).

Dakle, Krist Isus trebao bi izliječiti Jairovu dvanaestogodišnju kćer. Kako se

ona može izliječiti, jer je blizu smrti? To se može razumjeti samo ako se zna

kako je njena fizička bolest povezana s drugom pojavom kod druge osobe i

da se ne može izliječiti bez razmatranja te druge pojave. Jer kada se rodila,

sada dvanaestogodišnja djevojčica, postojala je određena veza s drugom

osobnošću, duboko ukorijenjena u karmi. Stoga nam se sada kaže da se

žena, koja je dvanaest godina patila od određene bolesti, pritisnula iza Krista

Isusa i dotaknula rub Njegove odjeće. Zašto se ovdje spominje ova žena?

Zato što je njezina karma bila povezana s Jairovim djetetom. Ova

dvanaestogodišnja djevojčica i žena koja je bila bolesna dvanaest godina

povezane su, i nije bez razloga što nam se to predstavlja kao numerička

misterija. Ova žena, koja dvanaest godina pati od bolesti, pristupa Isusu i



104 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

ozdravlja - i tek sada je On mogao ući u Jairovu kuću, i tek sada je

dvanaestogodišnja djevojčica, koja se držala mrtvom, mogla biti izliječena.

Čovjek mora duboko proniknuti u stvari kako bi shvatio karmu koja prelazi

s osobe na osobu. Tada se može vidjeti kako se otkriva treći način djelovanja

Krista Isusa - onaj koji utječe na cijeli ljudski organizam. Imajući to na umu,

posebno, treba razmotriti više djelovanje Krista kako nam je prikazano u

Evanđelju po Luki.

Dakle, na živopisan način nam je prikazano kako je 'Ja' biće Krista djelovalo

na sve ostale članove čovjeka. To je ono što je važno. A pisac Lukinog

evanđelja, koji se posebno usredotočuje na prikazivanje iscjeliteljskih

ulomaka, želio je prikazati kako iscjeliteljski učinci 'Ja' predstavljaju

vrhunac ljudskog razvoja, i pokazuje kako je Krist mogao raditi na astralnom

tijelu, eterskom tijelu i fizičkom tijelu ljudskih bića. Luka je, takoreći,

predstavio veliki ideal ljudskog razvoja: gledajte u svoju budućnost; danas je

vaše 'Ja', onakvo kako je razvijeno, još uvijek slabo; ima samo malo vlasti.

Ali postupno će postati gospodar nad astralnim tijelom, eterskim tijelom i

fizičkim tijelom, i preobrazit će ih. Pred vama je veliki ideal Krista, koji

ljudima pokazuje kako 'Ja' može vladati nad astralnim tijelom, eterskim

tijelom i fizičkim tijelom.

Takve istine leže u osnovi evanđelja, istine koji su mogli napisati samo oni

koji se nisu oslanjali na vanjske dokumente, već na svjedočanstva onih koji

su bili 'vidovnjaci' i 'sluge Riječi'. Čovječanstvo će postupno doći do uvjerenja

o tome što leži iza evanđelja. Zatim će postupno shvatiti što leži u osnovi

vjerskih tekstova s takvim intenzitetom i snagom da će to istinski moći

utjecati na sve ostale članove ljudskog organizma.



105 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 DEVETO PREDAVANJE

Basel, 25. rujna 1909.

Kao što ste vjerojatno zaključili iz jučerašnjeg predavanja, dokument poput

Lukinog evanđelja može se razumjeti samo shvaćanjem razvoja čovječanstva

u onom višem smislu koji nam nudi znanost duha - to jest, istinskim

razmatranjem promjena koje su se dogodile tijekom razvoja ljudi i koje su u

osnovi promijenile samu strukturu ljudskih bića. Ako želimo razumjeti tu

radikalnu promjenu koja se dogodila u čovječanstvu u vrijeme Krista Isusa -

koja je bitna za razumijevanje Lukinog evanđelja - korisno je usporediti s

onim što se događa u našem vremenu, ne tako brzo, već postupno, a ipak

jasno uočljivo onima koji to mogu vidjeti.

Da bismo to razumjeli, prvo moramo temeljito odbaciti još jedan sud koji se

tako često izražava i kojeg se ljudska udobnost tako lako drži: sud da

priroda ili razvoj ne čine skokove. Ako bi se u uobičajenom shvaćanju ove

tvrdnje ona prihvatila, ne bi ništa bilo pogrešnije od toga. Priroda stalno čini

skokove! I upravo je to bitna stvar: događaju se skokovi. Pogledajmo,

naprimjer, kako se razvija sadnica biljke. Kada joj iznikne prvi list, to je

značajan skok. Drugi značajan skok događa se kada biljka prelazi s lista na

cvijet, zatim ponovno kada se kreće od vanjskog do unutarnjeg dijela cvijeta,

a još jedan, prilično značajan skok događa se u razvoju ploda. Skokovi se

događaju stalno i svatko tko to ne uzme u obzir neće razumjeti prirodu.

Vjerovat će da ako promatraju razvoj čovječanstva i primijete da je u jednom

stoljeću napredak spor, onda razvoj mora teći istim tempom i u drugim

vremenima. Međutim, sasvim je moguće da je u određenom vremenu razvoj

spor, poput zelene biljke od prvog do posljednjeg lista; ali baš kao što biljka

doživi skok kada se razvije posljednji list i cvijet počne cvjetati, tako se i u

razvoju čovječanstva neprestano događaju skokovi.

I tako se značajan skok dogodio u vrijeme kada se Krist Isus pojavio na

Zemlji. Dogodio se takav skok da su se kvalitete stare vidovitosti i dominacije

duhovnog nad fizičkim, u kratkom vremenu transformirale, tako da je malo

ostalo od vidovitosti i djelotvornosti duševno-duhovnog na tjelesno. Stoga je,

prije nego što se ta transformacija dogodila, bilo potrebno sakupiti ono što je

ostalo kao nasljeđe iz davnih vremena. Unutar toga, Krist Isus morao je

djelovati. Tada je čovječanstvo moglo prihvatiti novo i potom se polako i

postupno moglo razvijati.

U drugom području, u našem vremenu također se događa skok, ne baš tako

brzo, ali ipak. Odvija se tijekom duljeg razdoblja, ali mora se činiti prilično

razumljivim onima koji žele razumjeti naše vrijeme. To najbolje možemo

shvatiti slušajući ljude koji, polazeći od ovog ili onog duhovnog područja,



106 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

pristupaju znanosti duha. Naprimjer, kao što se često događa, predstavnik

jedne ili druge vjerske zajednice mogao bi prisustvovati predavanju znanosti

duha. Ono što ću reći savršeno je razumljivo i nije zamišljeno kao kritika.

Takva osoba sluša predavanje znanosti duha, možda ono koje se bavi

suštinom kršćanstva, a nakon toga kaže: Sve je to vrlo lijepo i u osnovi ne

proturječi onome što se govori s propovjedaonice ili profesorske katedre; ali

mi to govorimo na način koji svatko može razumjeti. Ono što se ovdje govori,

s druge strane, nešto je što samo rijetki mogu razumjeti. - To se događa vrlo

često. Svatko tko kaže ili vjeruje da je njihovo razumijevanje ili

propovijedanje kršćanstva jedini mogući put previđa jednu ključnu točku:

obvezu da se ne prosuđuje prema osobnim preferencijama, već prema

činjenicama. I jednom sam morao odgovoriti takvoj osobi: možda vjerujete da

propovijedate kršćanske istine za sve ljude. Ali naša vjera u ovom slučaju ne

odlučuje ništa; činjenice odlučuju. Idu li svi ljudi u vašu crkvu? Činjenice

govore suprotno! Znanost duha nije za one za koje vi imate pravi put; ona je

za one kojima treba nešto drugo. Moramo suditi po činjenicama, a ne po

osobnim preferencijama; a to je ljudima obično vrlo teško - razlikovati svoje

osobne preferencije od činjenica.

Kad se takvi ljudi nikada ne bi mogli izliječiti od svog uvjerenja da su na

pravom putu i kad bi prezirali svakoga tko govori drugačije, i kad se duhovni

život ne bi mogao probuditi kod takvih ljudi, što bi se dogodilo? Broj ljudi

koji ne bi mogli čuti proglašavanje duhovnih istina na način uobičajen u ovoj

ili onoj duhovnoj struji, stalno bi se povećavao. Sve manje ljudi bi išlo tamo

gdje bi se takve stvari mogle čuti. A kad ne bi bilo duhovno znanstvene

struje, ti ljudi ne bi imali ništa, nikakvo zadovoljenje svojih duhovnih

potreba; propadali bi, jer ne bi primali nikakvu hranu. Međutim, kako netko

prima duhovnu hranu ne ovisi o volji pojedinca - ovisi o razvoju. Sada smo

došli do točke u kojoj ljudi žele zadovoljenje za svoje duhovne potrebe, za

tumačenje evanđelja i tako dalje. Ali ono što je važno nije kako odlučimo

pružiti tu duhovnu hranu, već kako ljudska duša žudi za njom. Danas se

rađa čežnja ljudske duše za znanošću duha. I zadovoljava li ona duhovne

potrebe doba ili ne, ne ovisi o onima koji žele podučavati nešto drugo; jer će

nalaziti sve manje i manje slušatelja.

Živimo u vremenu kada sposobnost prihvaćanja Biblije onako kako je

prihvaćana tijekom posljednjih četiri do pet stoljeća europskog kulturnog

razvoja, sve više nestaje iz srca ljudi. Ili će čovječanstvo doći do znanosti

duha, i kroz nju naučiti razumjeti Bibliju na novi način, ili će ljudi dosegnuti

točku, kao što je već slučaj s mnogima koji nisu upoznati s antropozofijom,

gdje više ne mogu slušati Bibliju. Čovječanstvo bi potpuno izgubilo Bibliju;

Biblija bi nestala, a golema duhovna blaga za ljude bi bila izgubljena -

najvažnija duhovna blaga naše zemaljske evolucije. To se mora prepoznati.

Nalazimo se na takvom skoku u našem razvoju. Ljudsko srce žudi za

duhovno znanstvenim objašnjenjima Biblije. Ako čovječanstvo primi ovo



107 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

duhovno znanstveno objašnjenje Biblije, Biblija će biti sačuvana na dobrobit

čovječanstva; ako ne primi ovo objašnjenje, Biblija će biti izgubljena. Oni koji

vjeruju da se moraju držati svojih starih navika, svog tradicionalnog načina

tumačenja Biblije, trebali bi si reći ovo: ovako možemo okarakterizirati skok

koji trenutno činimo u razvoju čovječanstva. Svatko tko razumije ovu

činjenicu, neće biti odvraćen od njegovanja antropozofske struje, jer je

prepoznaje kao nužnost u evoluciji čovječanstva.

Ono što se sada događa, gledano iz više perspektive, relativno je manje važno

u usporedbi s onim što se dogodilo kada se Krist Isus pojavio na Zemlji. U to

vrijeme, razvoj čovječanstva bio je takav da su, takoreći, još uvijek bili

prisutni posljednji tragovi razvoja koji se odvijao od davnina, čak i od

prethodne inkarnacije naše Zemlje. Ljudska bića su se u biti razvijala unutar

svog fizičkog tijela, eterskog tijela i astralnog tijela. Iako je 'Ja' odavno bilo

integrirano, u to je vrijeme još uvijek igralo podređenu ulogu. Potpuno

samosvjesno 'Ja' još je uvijek bilo prekriveno trima ovojnicama: fizičkim

tijelom, eterskim tijelom i astralnim tijelom, sve do pojave Krista Isusa.

Pretpostavimo da Krist Isus nije došao na Zemlju. Što bi se tada dogodilo?

Razvoj čovječanstva bi napredovao do te mjere da bi se 'Ja' u potpunosti

razvilo. Ali u istoj mjeri u kojoj bi se 'Ja' u potpunosti pojavilo, nestale bi sve

prethodne izvanredne sposobnosti astralnog tijela, eterskog tijela i fizičkog

tijela; nestala bi sva drevna vidovitost, sva drevna vladavina duše i duha nad

tijelom, jer to bi bila nužnost evolucije. Ljudska bića postala bi samosvjesno

'Ja', ali 'Ja' koje bi čovječanstvo sve više vodilo prema egoizmu, koje bi sve

više vodilo do gašenja ljubavi na Zemlji, do nestanka ljubavi na Zemlji. I

dalje bi ljudi postali 'Ja', ali potpuno egoistično 'Ja'. To je bitna stvar.

Čovječanstvo je u to vrijeme bilo spremno uzdići se do razvoja sebstva, 'Ja';

stoga je istovremeno bilo nedopustivo da na sebe utječe na stari način. U

drevnom hebrejskom razvoju, naprimjer, Zakon, proglas sa Sinaja, mogao je

imati učinka upravo zato što se 'Ja' još nije u potpunosti pojavilo i nije bilo

usađeno, takoreći, u astralno tijelo, koje je stajalo kao najviše, u tome što bi

trebalo činiti i osjećati kako bi ispravno djelovalo u vanjskom svijetu. Dakle,

Zakon sa Sinaja tekao je kao proglas unaprijed, ali kao konačni proglas prije

nego što se 'Ja' potpuno pojavilo. Da se 'Ja' pojavilo i da se ništa drugo nije

dogodilo, ljudi bi se usredotočili isključivo na sebe. Čovječanstvo je doista

bilo spremno za razvoj 'Ja', ali to 'Ja' bi bilo prazno 'Ja', 'Ja' koje bi mislilo

samo na sebe i ne bi htjelo ništa učiniti za druge ljude ili za svijet.

Ovom 'Ja' dati njegov sadržaj, postupno voditi ovo 'Ja' prema takvom razvoju

da spontano zrači snagom koju nazivamo snagom ljubavi - to je bilo Kristovo

djelo na Zemlji. Bez Krista, 'Ja' bi bilo poput prazne posude; pojavom Krista,

'Ja' je poput posude sve više ispunjene ljubavlju. Stoga je Krist mogao reći

onima oko sebe: Vi kažete, kada vidite oblake kako se približavaju, da dolazi

ovo ili ono vrijeme; vi sudite o vremenu po vanjskim znakovima. Ali ne



108 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

razumijete znakove vremena. Jer kad biste ih mogli razumjeti i prosuđivati

što se događa oko vas, onda biste znali da Bog mora ući u 'Ja', prožimajući

ga i impregnirajući; tada ne biste rekli: možemo živjeti i s onim što je

predano od davnina. - Ono što dolazi od davnina daju vam pismoznanci i

farizeji, koji čuvaju stare načine i ne žele ništa dodati onome što je bilo prije.

Ali to je kvasac koji neće ništa dalje učiniti u evoluciji ljudi. Tko kaže: Ostat

ću s Mojsijem i Prorocima - ne razumije znakove vremena; ne zna kakva se

preobrazba događa u čovječanstvu (Luka 12,54-59). Značajnim riječima,

Krist Isus je rekao onima oko sebe, da to želi li netko postati kršćaninom ne

ovisi o individualnim preferencijama, već je to nužnost kontinuiranog razvoja

čovječanstva. Govorima koje nam je Evanđelje po Luki prenijelo kao 'Znakovi

vremena', želio je jasno dati do znanja da stari kvasac među pismoznancima

i farizejima, koji su samo čuvali staro, više nije dovoljan. Samo netko tko se

ne osjeća obveznim suditi prema nužnostima razvoja svijeta, tko sudi prema

vlastitim željama, mogao je vjerovati da je to dovoljno. Stoga je Krist Isus ono

što su pismoznanci i farizeji željeli, nazvao lažju, nečim što više ne odgovara

vanjskom svijetu. To je ono što taj izraz zapravo znači.

Snagu osjećaja njegovih riječi najbolje možemo shvatiti uspoređujući ih s

odgovarajućim događajima u našem vremenu. Kako bismo trebali govoriti u

našem vremenu, u odnosu na ono na što je aludirao, ako bismo htjeli

primijeniti na naše vrijeme ono što je Krist Isus rekao o pismoznancima i

farizejima? Imamo li u našem vremenu išta slično pismoznancima? Da,

imamo! I to su ljudi koji se više ne žele baviti dubljim objašnjenjem

evanđelja, koji žele ostati na razini onoga što im njihove sposobnosti, stečene

bez znanosti duha, mogu reći o evanđeljima; to su ljudi koji ne žele napraviti

korake u dubine evanđelja koje čini znanost duha. To je u biti slučaj svugdje

gdje se pokušavaju - bez obzira da li više na progresivni ili regresivni način -

tumačiti evanđelja. Jer moć tumačenja evanđelja raste isključivo na temelju

znanosti duha. Samo iz znanosti duha može se dobiti istina o evanđeljima!

Stoga je sve ostalo što se danas istražuje o evanđeljima tako sumorno, tako

hladno, ako istinski želimo tražiti istinu. Samo, danas, uz pismoznance i

farizeje, imamo i treću vrstu ljudi: prirodoslovce. Dakle, sada možemo

govoriti o tri kategorije koje nastoje isključiti sve što vodi u duhovnu oblast,

isključiti sve što bi ljudi mogli steći da bi došli do duhovnih temelja

prirodnih pojava. A oni koje moramo uzeti u obzir u naše vrijeme, ako

govorimo u duhu Krista Isusa, danas često zauzimaju profesorska mjesta;

oni imaju moć kategorizirati prirodne pojave i odbaciti duhovna objašnjenja.

Oni su ti koji ometaju napredak ljudskog razvoja, jer je napredak

čovječanstva ometen gdje god se znakovi vremena ne prepoznaju u

naznačenom smislu.

U našem vremenu, bilo bi u skladu s učenjima Krista Isusa kada bismo

pronašli hrabrosti, baš kao što se on protivio onima koji bi prihvatili samo

Mojsija i proroke, da se svugdje suprotstavimo onima koji žele usporiti



109 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

napredak čovječanstva protiveći se antropozofskom tumačenju Svetog pisma

s jedne strane i djelovanju prirode s druge strane. Ponekad su to uistinu

dobronamjerni ljudi, koji bi tu i tamo htjeli unijeti nejasan osjećaj mira. Svi

takvi ljudi trebali bi uzeti k srcu nešto od onoga što je sam Krist Isus rekao

u Evanđelju po Luki.

Među najljepšim i najuvjerljivijim prispodobama u Lukinom evanđelju je ona

koja se obično naziva Prispodoba o nepravednom upravitelju (Luka 16,1-13).

Priča priču o bogatašu koji je imao upravitelja optuženog da je rasipao

njegovu imovinu. Stoga je odlučio otpustiti tog upravitelja. Upravitelj je,

međutim, bio potpuno razočaran i pitao se: Što ću sada? Ne mogu se

uzdržavati time što ću postati poljoprivrednik, jer to ne razumijem; niti mogu

postati prosjak, jer me sram prositi. Tada je smislio rješenje. Rekao je sebi:

kao upravitelj, uvijek sam se prema ljudima s kojima sam dolazio u kontakt

odnosio na način da sam se brinuo samo o interesima svog gospodara. Stoga

me ne vole osobito jer nisam uzimao u obzir njihove interese; moram nešto

učiniti da me prime, da ne propadnem; učinit ću nešto da ljudi vide da imam

dobru volju prema njima. - Stoga je otišao do jednog od dužnika svog

gospodara i upitao ga: koliko duguješ? - i izbriše mu pola duga. Isto je učinio

i s ostalima. Na taj je način nastojao steći naklonost dužnika kako bi ga, ako

ga gospodar otjera, ljudi primili, a ne da umre od gladi. To je cilj. - Sada,

Evanđelje nastavlja, a to bi moglo iznenaditi neke čitatelje Luke (stih 8): "I

gospodar pohvali nepoštenog upravitelja jer je postupio mudro." Doista

postoje neki ljudi koji danas tumače Evanđelja i pitaju se na kojeg se

'gospodara' misli, iako jasno stoji da je sam Isus pohvalio upravitelja zbog

njegove mudrosti. A onda se nastavlja: "jer su sinovi ovog svijeta mudriji od

sinova svijetla u svom naraštaju". To u Bibliji stoji stoljećima. Moglo bi se

pitati je li itko ikada razmislio što bi to trebalo značiti: "djeca ovoga svijeta

mudrija su od djece svjetla u svom naraštaju". "u svom naraštaju' pojavljuje

se posvuda u raznim biblijskim prijevodima. Ako bi netko s čak i osnovnim

razumijevanjem preveo grčki tekst - a naravno, morao bi ga ispravno prevesti

- tada bi ispravno glasilo: "jer su djeca ovoga svijeta mudrija od djece svjetla

na svoj način"! To jest, na svoj način su djeca ovoga svijeta mudrija od djece

svjetla, prema tome kako to razumiju, mudriji su, mislio je Krist. Oni koji su

stoljećima prevodili ovaj odlomak jednostavno su pomiješali izraz 'na svoj

način' s riječju koja, iako na grčkom zvuči vrlo slično - την γενεᾱν, pomiješali

su s 'naraštajem', jer je pod određenim okolnostima ta riječ bila potrebna i za

drugi koncept. Je li moguće, moglo bi se pitati, da se takvo što održalo

stoljećima i da noviji prevoditelji, za koje se kaže da su napravili dobre

prijevode Biblije, i nastojali utvrditi ispravan tekst, čine isto? S

Weizsäckerom, naprimjer, upravo je tako! Koliko god to bilo čudno, to je kao

da su ljudi zaboravili osnovno školsko znanje kada su krenuli u istraživanje

biblijskih dokumenata.



110 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Iznad svega, svjetonazor utemeljen na znanosti duha morat će dovesti do

vraćanja biblijskih dokumenata svijetu, kakvi zaista jesu. Jer svijet danas

nema Bibliju i ne može imati predstavu kakve su to knjige. Moglo bi se čak

pitati: jesu li to biblijske knjige? Ne, u svojim najvažnijim dijelovima, nisu!

Objasnit ću vam to detaljnije.

Koja je poanta ove parabole o nepoštenom upravitelju? To je jasno izraženo u

njoj. Upravitelj je razmišljao: ako moram otići odavde, onda moram biti

popularan među ljudima. Shvatio je da se ne može služiti 'dva gospodara'.

Dakle, trebali biste shvatiti", rekao je Krist onima oko sebe, "da ne možete

služiti dvama gospodarima: onome koji sada treba ući u srca kao Bog i

onome kojeg su pismoznanci, koji su tumačili proročke knjige, do sada

propovijedali; jer ne možete služiti Bogu koji, kao Krist princip, treba ući u

vaše duše i snažno potaknuti ljude u njihovom razvoju, i Bogu koji bi se

postavio kao prepreka tom razvoju. - Jer sve što je bilo ispravno u prošlom

dobu postaje prepreka u kasnijem razvoju. U određenom smislu, razvoj se

temelji na ovome: ono što je ispravno u jednom vremenu postaje prepreka

kada se prenese u kasnije vrijeme. Te sile koje usmjeravaju te prepreke tada

su se, koristeći tehnički izraz, nazivale Mammon. - Ne možete služiti i Bogu

koji želi napredak i Mammonu, bogu prepreka. Pogledajte upravitelja, kako

je, kao dijete svijeta, shvatio da ne može služiti dvojici gospodara, čak ni uz

pomoć Mammona! Dakle, uzdižući se, trebali biste shvatiti da ste djeca

svjetla i da ne možete služiti dvojici gospodara (Luka 16,11-13).

Isto tako, svatko tko živi u našem vremenu mora prepoznati da ne postoji

pomirenje između boga Mammona u našem vremenu - između

pismoznanaca i prirodoslovaca - i smjera koji čovječanstvu mora danas

pružiti hranu koja mu je potrebna. To je kršćanska izjava. To je ono što je

Krist Isus, u kontekstu Lukinog evanđelja, želio prenijeti svojim

suvremenicima u prispodobi da se ne može služiti dvojici gospodara, što je

slikovito ilustrirano s upraviteljem.

Evanđelja moramo razumjeti na živ način. Sama znanost duha trebala bi

postati nešto živo! Stoga, sve čega se dotakne treba oživjeti pod njezinim

utjecajem. Evanđelje treba biti nešto što se ulijeva u naše vlastite duhovne

sposobnosti. Ne bismo trebali samo brbljati o tome kako se u vrijeme Krista

Isusa moglo odbaciti pismoznance i farizeje, inače bismo tada razmišljali

samo o prošlom dobu. Umjesto toga, trebali bismo znati kako ono što je Krist

Isus opisao kao Mammona za svoje vrijeme, oživljava u našem vremenu i

gdje u naše vrijeme leži nasljeđe toga. To je živo razumijevanje. To je također

ono što igra duboku i značajnu ulogu u onome što nam je rečeno u

Evanđelju po Luki. Jer se povezuje s ovim gledištem, koje je upravo

razjašnjeno, s parabolom koja se nalazi samo u Evanđelju po Luki, jednim

od najvažnijih koncepata u evanđeljima u cjelini; i mi možemo istinski

shvatiti ovaj najvažniji koncept Evanđelja samo ako smo u stanju ponovno



111 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

uspostaviti, na određeni drugačiji način, odnos između Bude i utjecaja koji

je on prenio na Krista Isusa.

Rekli smo da je Buda čovječanstvu predstavio veliko učenje suosjećanja i

ljubavi. Ovdje imamo jedan od slučajeva gdje se ono što se govori u

okultizmu mora shvatiti vrlo doslovno; inače bi netko mogao reći: u jednom

trenutku kažete da je Krist donio ljubav na Zemlju, a zatim u drugom da je

Buda donio učenje ljubavi. Ali govori li se ista stvar oba puta? U jednom

slučaju kažem da je Buda donio učenje ljubavi na Zemlju, a u drugom da je

Krist donio samu ljubav na Zemlju kao živu silu. To je ključna razlika. Kada

su u pitanju najdublja pitanja koja se tiču čovječanstva, treba vrlo pažljivo

slušati; inače se stvari koje se komuniciraju na jednom mjestu, kada se

prošire, pojavljuju u potpuno drugačijem obliku na drugom, a onda se kaže:

da, da bude pravedan prema svima, on je zapravo postavio dva

propovjednika ljubavi. Precizno slušanje je bitno, posebno na području

okultizma. Kada istinski shvatimo ove značajne istine odjevene u riječi, one

nam se pojavljuju u svom pravom svijetlu.

Znamo da opis velikih učenja suosjećanja i ljubavi, kako ih je podučavao

Buda, leži u Osmostrukom putu i pitamo se: koji je stvarni cilj Osmostrukog

puta? Pitanje možemo postaviti i ovako: gdje stiže čovjek koji istinski

prihvaća Osmostruki put kao svoj ideal u životu iz dubine svoje duše, kada

taj cilj zamišlja pitanjem: kako mogu postati najsavršeniji? Kako mogu

pročistiti svoje 'Ja' da bude čisto na najsavršeniji način? Što moram učiniti

da bi svoje 'Ja' u svijet postavio na najsavršeniji mogući način? Reći će sebi:

ako promatram sve što je rečeno u Osmostrukom putu, tada će moje 'Ja'

postati najsavršenije što se može zamisliti, jer sve teži pročišćenju i

oplemenjivanju 'Ja'; sve što može zračiti iz ovog divnog Osmostrukog puta,

namijenjeno je da se probije u nas, takoreći, sve je rad na usavršavanju

našeg 'Ja'. To je suština. Stoga, ako bi čovječanstvo dalje razvijalo ono što je

Buda pokrenuo kao 'Kotač zakona', kako kaže tehnički izraz, postupno bi se

razvili najsavršeniji mogući 'Ja', ili radije bi spoznali, što je najsavršenije 'Ja'.

U mislima, kao mudrost, čovječanstvo bi posjedovalo najsavršenije 'Ja'.

Mogli bismo također reći: Buda je svijetu donio mudrost ljubavi i

suosjećanja, a ako kultiviramo svoje astralno tijelo tako da ono u potpunosti

bude proizvod Osmostrukog puta, tada ćemo znati ono što trebamo znati o

zakonima učenja Osmostrukog puta.

Ali postoji razlika između mudrosti, misli, i žive sile koja djeluje. I postoji

razlika između spoznaje kakvo 'Ja' mora biti, i dopuštanja živoj sili da u

njega teče, koja zatim može teći iz 'Ja' u cijeli svijet, baš kao što je sila, koja

teče od Krista, djelovala na astralna tijela, eterska tijela i fizička tijela u

njegovoj okolini. Čovječanstvo je moglo spoznati sadržaj učenja suosjećanja i

ljubavi kroz utjecaj velikog Bude. Ono što je Krist donio, s druge strane, prije

svega je živa sila, a ne učenje. On sam se predao, sišao je, ne samo da bi se



112 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

ulio u ljudska astralna tijela, već u 'Ja', kako bi 'Ja' imalo moć zračiti

supstancu ljubavi. To je supstanca, živi sadržaj ljubavi, a ne samo mudrost

ljubavi, ono je što je Krist donio na Zemlju. O tome se radi.

Prošlo je tisuću devetsto godina i oko pet stoljeća otkako je veliki Buda živio

na Zemlji. I bit će još tri tisuće godina zemljinog razvoja - to je nešto što nas

uče okultne činjenice. Tada će ljudi u većem broju moći razviti Osmostruki

put, mudrost Bude, iz vlastitog moralnog raspoloženja, iz vlastite duše i

vlastitog srca. Buda je morao postojati u nekom trenutku. Iz njega je

proizašla ta moć koju će ljudi postupno razvijati kao mudrost Osmostrukog

puta. Zatim, nakon otprilike tri tisuće godina od sada, posjedovat će je kao

svoju. Ljudi će moći sami razviti ovo učenje, ne samo upijajući ga izvana, već
razvijajući ga iznutra i govoreći si: ovaj Osmostruki put izvire iz nas kao

mudrost suosjećanja i ljubavi.

Da se nije dogodilo ništa više od velikog Bude koji je pokrenuo 'Kotač
zakona', čovječanstvo bi doista, nakon tri tisuće godina, steklo sposobnost

spoznaje učenja suosjećanja i ljubavi; ali sasvim je druga stvar steći i snagu

da istinski živimo po njima. I to je razlika: ne samo znati o suosjećanju i

ljubavi, već i pod utjecajem individualnosti razviti tu snagu. Ta sposobnost

potječe od Krista. On je sam ulio ljubav u čovječanstvo i ona će nastaviti

rasti. A kada čovječanstvo dosegne kraj svog razvoja, mudro će spoznati

sadržaj učenja suosjećanja i ljubavi; to će dugovati Budi. Ali istovremeno će

posjedovati sposobnost da ljubav teče od 'Ja' prema čovječanstvu; to će

čovječanstvo dugovati Kristu.

Ova dva elementa morala su djelovati zajedno, i tako je to trebalo opisati,

kako bi Lukino evanđelje bilo razumljivo. To odmah postaje očito kada

ispravno protumačimo riječi koje su nam dane u Lukinom evanđelju (Luka

2,13-14). Tu su pastiri koji žure primiti objavu. Gore je mnoštvo anđela, koji

nisu ništa drugo nego duhovni, imaginativni izraz Budine Nirmanakaye. Što

je to što im se naviješta s visine? Otkrivenje mudrog Boga s visina! To im

naviješta Nirmanakaya Bude, koja lebdi kao kor anđela iznad natanskog

Isus djeteta. Ali dodaje se još nešto: "I mir onima na Zemlji dobre volje", to

jest onim ljudima u kojima cvjeta istinska, živa snaga ljubavi. To je ono što

se postupno mora ostvariti na Zemlji kroz utjecaj koji je Krist donio. On je

živu moć dodao onome što je bilo 'otkrivenje s visina'. To je donio u svako

ljudsko srce i svakoj ljudskoj duši dao nešto što je može preplaviti. Duši je

dao, ne samo učenje koje treba prihvatiti kao misao ili ideju, već moć koja

može teći iz te duše. I nijedna druga moć osim one koja može djelovati kao

moć Krista, i koja može preplaviti ljudski dušu, nije ona koja se stalno

spominje - naprimjer u Lukinom evanđelju i u drugim evanđeljima - kao moć
vjere. To je vjera u smislu evanđelja. Vjeruje onaj tko prima Krista u sebe,

tako da Krist živi u njemu, tako da njegovo 'Ja' u njemu ne postoji samo kao



113 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

prazna posuda, već je preplavljeno sadržajem. A taj sadržaj koji se prelijeva

nije ništa drugo nego sadržaj ljubavi.

Zašto je Krist svojim riječima mogao postaviti tako sjajan primjer 'iscjeljenja

riječju'? Mogao je jer je prvi pokrenuo 'Kotač ljubavi' - ne 'Kotač zakona' -

kao slobodnu sposobnost i moć ljudske duše; jer je u sebi posjedovao ljubav

u najvišem stupnju, toliko preplavljujuću da se prelijevala na one oko njega

koji su trebali biti izliječeni; jer su Njegove riječi, bilo da su bile 'ustani i

hodi', 'oprošteni su ti grijesi' ili bilo koje druge, proizlazile iz Njegove ljubavi

koja preplavljuje. Izgovorio je riječi izgovorene iz ljubavi, koje su

preplavljivale mjeru samog 'Ja'. A one koji su mogli i malo biti ispunjeni

ovom činjenicom, Krist je nazivao vjernicima. Sada ovu misao moramo

povezati s konceptom vjere - jednim od najvažnijih u Novom zavjetu. Vjera je

sposobnost nadilaženja samog sebe, prelijevanja izvan onoga što se u prvom

redu može učiniti za vlastito savršenstvo. Stoga Krist, ušavši u tijelo

natanskog Isusa i sjedinivši se tamo s Budinom snagom, ne uči: kako se 'Ja'

može usavršiti? - već: kako se 'Ja' može preliti? Kako se može nadići? - On to

često izražava jednostavnim riječima, kao što riječi Evanđelja po Luki mogu

govoriti čak i najjednostavnijim srcima. Kaže: nije dovoljno da daješ samo

onima od kojih sigurno znaš da će ti vratiti, jer to čine grešnici. Ako sigurno

znaju da će dobiti natrag ono što su dali, onda to nisu učinili iz ljubavi koja

se prelila. Ali ako daješ i znaš da nećeš dobiti natrag, onda si to učinio iz

istinske ljubavi; onda je to ljubav koja nije ograničena na 'Ja', već koja se

oslobađa kao snaga koja izvire iz čovjeka (Luka 6,33-34). I na najrazličitije

načine Krist nam govori kako bi se 'Ja' trebalo prelijevati, kako bi iz obilja

'Ja', iz osjećaja koji mora izvirati od iznutra, trebalo djelovati u svijetu.

To su najtoplije riječi u Lukinom evanđelju, gdje se govori o toj preobilnoj

ljubavi. Lukino evanđelje sadrži tu moć preobilne ljubavi, ako dopustimo

riječima da djeluju na nas na takav način da je pronađemo, tu preobilnu

ljubav, tako da prožima sve naše riječi, dajući im odgovarajuću moć da

imaju svoj učinak u vanjskom svijetu. Drugi evanđelist, koji je, zbog vlastitih

prioriteta, manje naglašavao tu preobilnu ljubav, ovu misteriju kršćanstva je

bar sažeo u nekoliko riječi, rekavši: ljubav proizlazi iz preobilja 'Ja'. I trebala

bi, naravno, teći u sve što govorimo i činimo. U Evanđelju po Mateju još
uvijek imate prave, izvorne riječi u latinskom prijevodu, poput kratkog

sažetka svih prekrasnih hvalospjeva ljubavi sadržanih u Evanđelju po Luki.

Tamo na latinskom piše: "Ex abundantia cordis os loquitur": Iz preobilja srca

usta govore (Matej 12,34). Jedan od najviših kršćanskih ideala! Usta govore

iz preobilja srca, iz onoga što srce ne ograničava. Srce pokreće krv, a krv je

izraz 'Ja'. To dakle, znači: iz onoga što srce ne ograničava, govori preobilje

'Ja', 'Ja', koje zrači iz sebe samoga - jer ta snaga je snaga vjere. To su riječi

koje uistinu sadrže moć Krista: "Iz preobilja srca usta govore". Ovo je

kardinalna izjava o suštini kršćanstva.



114 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

A sada pročitajte u današnjoj Bibliji. Što ovdje piše? "Jer čega je srce puno, o

tome usta govore". To su riječi koje su stoljećima bile dovoljne da zamagle

kardinalno načelo kršćanstva. Čovječanstvo nije shvatilo taj apsurd reći da

se srce, kada je puno, prelijeva. Obično se stvari u svijetu prelijevaju samo

kada su više nego pune, kada prelaze. Dakle, čovječanstvo - i ovo nije

zamišljeno kao kritika - nužno se zaplelo o ideju koja je zasjenila najvažnije,

kardinalno načelo kršćanstva, i nije čak ni primijetilo da se tu nalazi potpuni

apsurd. Kada se kaže da njemački jezik ne može tolerirati doslovni prijevod

'Ex abundantia cordis os loquitur' kao 'Iz preobilja srca usta govore', i kada

se to potkrepljuje argumentom da se ne može reći da obilje kalijeve peći čini

sobu toplom, onda je to jednostavno apsurdno. Jer ako kalijevu peć zagrijete

samo toliko da toplina dosegne njene granice, soba se neće zagrijati; zagrije

se samo kada ima obilje topline, tako da toplina zrači iz peći. Stoga se ovdje

susrećemo s važnim problemom. Kardinalno načelo kršćanstva, na kojem je

izgrađen dio Evanđelja po Luki, zamagljeno je, tako da je čovječanstvo lišeno

upravo onoga, što je u Evanđelju napisano u njegovoj ključnoj točki.

Ta snaga, koja se može preliti iz ljudskog srca, jest Krist snaga. 'Srce' ovdje

stoji za 'Ja'. Ono što 'Ja' može stvoriti izvan sebe, istječe kroz Riječ. Tek na

kraju zemaljske evolucije 'Ja' će biti takvo da u sebi sadrži cijelog Krista.

Zasad je Krist nešto što se prelijeva iz srca. Ako netko želi samo ispuniti

srce, onda uopće nema Krista. Stoga, kršćanstvo se zamagljuje upravo kada

se ova izjava ne shvati u punoj ozbiljnosti i dostojanstvu. Najvažnije stvari,

sama bit kršćanstva, istinski će izaći na vidjelo tek kroz ono što znanost

duha ima reći kao objašnjenje visokih poglavlja kršćanstva. Čitajući Akaša

zapise duhovnog svijeta, otkriva izvorno značenje i tako je sposobna čitati

tekstove u njihovoj istini.

A sada ćemo razumjeti kako čovječanstvo napreduje prema budućnosti.

Onaj koji se razvio od Bodhisattve do Bude pet do šest stoljeća prije naše

ere, uzdigao se u duhovni svijet do te mjere da sada djeluje kao

Nirmanakaya. Tako je uzdignut na višu razinu i više se ne treba spuštati u

fizičko tijelo. Učinci koje je imao kao Bodhisattva ponovno su prisutni u

drugačijem obliku. Kada je iz Bodhisattve prešao u Budu, službu

Bodhisattve je predao drugome. Drugi je postao njegov nasljednik, drugi

Bodhisattva. To je izraženo u budističkoj legendi kroz nešto što je duboka

istina za dublje kršćanstvo. Priča kaže da je, prije nego se individualnost

Bodhisattve spustila da postane Buda, da je skinuo nebesku tijaru i stavio je

na Bodhisattvu koji ga je naslijedio. Ovaj nasljednik Bodhisattve nastavlja

svoj rad s donekle drugačijom misijom. I njemu je suđeno postati Buda.

Upravo u vrijeme kada će određeni broj ljudi iz sebe razviti učenje

Osmostrukog puta - za otprilike tri tisuće godina - onaj koji je postao

Bodhisattva kada je njegov prethodnik postao Buda, to će postati. Pet do

šest stoljeća prije naše ere, njemu je povjerena njegova misija; postat će

Buda tri tisuće godina od našeg vremena. To je onaj kojeg istočna učenja



115 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

poznaju kao Maitreya Budu. Da bi sadašnji Bodhisattva postao Maitreya

Buda, veći broj ljudi mora razviti učenje Osmostrukog puta iz vlastitog srca;

tada će veći broj ljudi imati dovoljno mudrosti, da to učini. Tada će onaj koji

je sada Bodhisattva, donijeti novu moć u svijet.

Kada se u međuvremenu ništa dalje ne bi dogodilo, on bi doista pronašao

ljude koji bi, kroz unutarnju kontemplaciju, mogli raditi na učenju

Osmostrukog puta, ali ne one koji, iz najdubljeg bića njihove duše, posjeduju

moć ljubavi, žive ljubavi. Ta živa moć ljubavi u međuvremenu mora teći kako

bi Maitreya Buda pronašao ne samo ljude koji razumiju što je ljubav, već
ljude koji u sebi posjeduju moć ljubavi. Da bi se to dogodilo, Krist se morao

spustiti na Zemlju, biće koje je samo tri godine bilo na Zemlji, ali koje se

prethodno nije utjelovljivalo na Zemlji, kao što ste zaključili iz svih

dosadašnjih objašnjenja. Trogodišnja prisutnost Krista na Zemlji - od

krštenja od Ivana do otajstva Golgote - bila je razlog zašto će ljubav od sada

sve više teći u ljudsko srce, u ljudsku dušu, drugim riječima u ljudsko 'Ja';

tako da će ljudi sve više biti prožeti Kristom, tako da će na kraju zemaljske

evolucije čovjekovo 'Ja' u potpunosti biti ispunjeno Kristom. Kao što je

učenje suosjećanja i ljubavi prvo morao oživjeti Bodhisattva, tako je i

supstancu ljubavi na Zemlju morao donijeti Onaj koji ju je donio s neba i

učinio da postane vlasništvo čovjekovog 'Ja'. Ne smijemo reći da ljubav nije

postojala prije. Nije to bila vrsta ljubavi koju je čovjekovo 'Ja' moglo izravno

posjedovati; bila je to nadahnuta ljubav, ljubav kojoj je Krist dopustio da

teče s kozmičkih visina, ljubav koja je tekla jednako nesvjesno kao što je

prethodno Bodhisattva dopustio da nesvjesno teče učenje Osmostrukog

puta. Kakav Buda ima odnos prema Osmostrukom putu, tako se i biće

Krista odnosi prema onome što je bilo prije nego što se moglo spustiti i

poprimiti ljudski oblik. Za Krista, preuzimanje ljudskog oblika bio je korak

naprijed. To je tu bitno.

Budin nasljednik, koji je sada Bodhisattva, dobro je poznat onima koji su

upućeni u znanost duha, i doći će vrijeme kada će se te činjenice detaljno

raspravljati, kada će se spomenuti i ime ovog Bodhisattve, koji će tada

postati Maitreya Buda. Sada kada je već otkriveno toliko činjenica

nepoznatih vanjskom svijetu, moramo se ograničiti na to da na njih

jednostavno ukažemo. Kada se ovaj Bodhisattva pojavi na Zemlji i postane

Maitreya Buda, on će na Zemlji naći sjeme Krista. To će biti ljudi koji kažu:

ne samo da mi je glava ispunjena mudrošću Osmostrukog puta, ne samo da

posjedujem učenje, mudrost ljubavi, već mi je srce puno žive supstance

ljubavi, onoga što se preljeva i zrači u svijet. S takvim ljudima, Maitreya

Buda će tada moći izvršiti svoju daljnju misiju u razvoju svijeta.

Dakle, stvari se spajaju, i tek tada istinski razumijemo Evanđelje po Luki u

njegovoj dubini. Ono nam ne govori o učenju; govori nam o onom biću, čija

se supstanca u velikoj mjeri ulila u zemaljska bića, u ljudski organizam. To



116 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

je činjenica koja se u okultizmu izražava rekavši: Bodhisattve koji postanu

Bude mogu, kroz mudrost, iskupiti ljudska bića u pogledu njihova duha, ali

nikada ne mogu iskupiti cijelog čovjeka. Jer cijeli čovjek može biti iskupljen

samo kada, ne samo mudrost, već i snaga tople ljubavi prožima cijelo

njegovo biće. Iskupiti duše kroz obilje ljubavi koju je Krist donio na Zemlju -

to je bio zadatak Krista. Donijeti mudrost ljubavi bio je zadatak Bodhisattvi i

Bude; donijeti moć ljubavi bio je zadatak Krista. To dvoje moramo

razlikovati.



117 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

 DESETO PREDAVANJE

Basel, 26. rujna 1909.

Ono na što ćemo se danas usredotočiti jest dovođenje raznih uvida koje smo

stekli posljednjih dana do vrhunca svega, kako nam to izgleda kroz duhovno

istraživanje, posebno u svjetlu Evanđelja po Luki - tog vrhunca koji

nazivamo otajstvo Golgote.

Jučer smo pokušali slikovito opisati što se zapravo dogodilo u toj točki

ljudske evolucije kada je Krist tri godine hodao Zemljom, a na prethodnim

predavanjima pokušali smo okarakterizirati kako se taj događaj mogao

dogoditi kroz spajanje duhovnih struja koje smo razmatrali. Pisac Evanđelja

po Luki, posebno, divno karakterizira cijelu misiju Krista Isusa na Zemlji,

ako ono što on opisuje možemo sagledati u svjetlu uvida dobivenih iz Akaša

kronike.

Netko bi se sada mogao zapitati: kako je moguće, s obzirom na to da je

budistički tok misli tako organski isprepleten s kršćanskim učenjem, da

unutar kršćanskog učenja nema aluzija na veliki zakon karme, na ono

uravnoteženje koje se događa tijekom pojedinačnih inkarnacija osobe?

Međutim, bilo bi pogrešno vjerovati da ono što bismo trebali prepoznati kroz

zakon karme nije sadržano i u propovijedi Evanđelja po Luki. Jest. Ali mora

nam biti jasno, ako to želimo ispravno shvatiti, da su potrebe ljudskih duša

u različitim vremenima doista različite, i da veliki misionari razvoja svijeta

nisu uvijek zaduženi da ljudima daju apsolutnu istinu u apstraktnom

obliku. Jer ljudi u različitim fazama razvoja ne bi razumjeli takvu

apstrakciju; radije, veliki misionari moraju ljudima govoriti na takav način

da prime ono što je ispravno u njihovom odgovarajućem dobu. U onome što

je čovječanstvo primilo pod utjecajem velikog Bude sadržana je sva mudrost

koja, u kombinaciji s učenjima suosjećanja i ljubavi te formuliranjem tih

učenja u Osmostrukom putu, može dovesti do razumijevanja mudrosti

učenja o karmi. A to znači: ne tražite sve u ljudskoj duši, što vodi do učenja

o karmi i srodnog učenja o reinkarnaciji, ako se, polazeći od toga, ne dođe do

ovoga učenja.

Jučer je opisano kako će, tri tisuće godina nakon našeg vremena, veliki dio

čovječanstva napredovati do točke, u kojoj može izvući učenje Osmostrukog

puta i time - kako danas možemo dodati - i učenje karme i reinkarnacije, iz

sebe samih. Međutim, to se mora dogoditi postupno, vrlo sporo. Jer kao što

biljka ne može odmah razviti cvijet nakon što smo sjeme posadili u zemlju,

već se, prema nuždi, mora razvijali list po list, tako je nužno da duhovni

razvoj kroz koji prolazi čovječanstvo ide od faze do faze, i da se prava stvar

pojavi u pravo vrijeme. Tko god, prožet sposobnostima koje znanost duha



118 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

može dati, danas zaroni u vlastitu dušu, otkrit će da je učenje karme i

reinkarnacije nužno učenje. Ali imajte na umu da taj razvoj nije slučajan; da

je doista slučaj da su tek u našem vremenu duše ponovno sazrele da u sebi

pronađu ono što se naziva učenjem karme i reinkarnacije. Ne bi bilo koristi

da je to učenje egzoterično proglašeno nekoliko stoljeća ranije, i da ne bi bilo

dobro za razvoj čovječanstva, da je ono što je sada predmet znanosti duha,

za čime ljudske duše žude i što je povezano s istraživanjem dubina

evanđelja, bilo otvoreno proglašeno čovječanstvu prije nekoliko stoljeća. Da

bi se to dogodilo, bilo je potrebno da duše ljudi žude za tim i razviju

sposobnost da apsorbiraju učenje karme i reinkarnacije. Bilo je potrebno da

su te duše već prošle kroz prethodne inkarnacije, uključujući i one iz post-

kršćanskog doba, i iskusile ono što su doživjele prije nego što su spremne

primiti učenje karme i reinkarnacije. Da se učenje o karmi i reinkarnaciji

proglasilo tako otvoreno u prvim stoljećima kršćanstva kao što se to čini

danas, to bi značilo zahtijevati od razvoja ljudi, isto ono kao kada bi

zahtijevali da cvijet raste izravno iz biljke umjesto zelenog lista.

Dakle, čovječanstvo je tek sada sazrelo da u potpunosti shvati duhovni

sadržaj učenja karme i reinkarnacije. Stoga uopće ne čudi da mnogo toga što

je iz evanđelja predano čovječanstvu tijekom stoljeća, zapravo predstavlja

potpuno lažnu sliku kršćanstva. Evanđelja su, u određenom smislu,

čovječanstvu dana prerano, i tek sada čovječanstvo sazrijeva da u svojoj duši

razvije sve sposobnosti koje mogu dovesti do razumijevanja onoga što je

uistinu sadržano u evanđeljima. Bilo je apsolutno nužno da ono što je Krist

Isus propovijedao, uzme u obzir tadašnje stanje, tadašnje stanje ljudskih

duša; tako da se reinkarnacija i karma nisu podučavale u apstraktnim

učenjima, već da se dopusti da u ljudsku dušu teku osjećaji kroz koje su

duše postupno sazrijevale da prime učenje o reinkarnaciji i karmi. To jest, u

to vrijeme trebalo je reći ono što bi moglo postupno dovesti do razumijevanja

učenja o karmi i reinkarnaciji, a ne sama učenja.

Jesu li Krist Isus i oni oko njega to rekli? Da bismo to razumjeli, moramo

otvoriti Evanđelje po Luki i dopustiti mu da na pravi način uđe u naše duše.

A ako dopustimo da uđe u naše duše s pravilnim razumijevanjem ovih

stvari, tada ćemo pročitati kako se zakon karme mogao objaviti ljudima u to

vrijeme.

"Blago vama siromašnima, jer vaše je kraljevstvo nebesko.

Blago vama koji sada gladujete, jer ćete se nasititi.

Blago vama koji sada plačete, jer ćete se smijati.

Blago vama kad vas ljudi mrze, kad vas odbacuju, vrijeđaju i ismijavaju vaše

ime kao zlo, zbog Sina čovječjega.



119 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Radujte se u taj dan i veselite se, jer je velika vaša nagrada u duhovnim

svjetovima" (Luka 6,20-23).

Ovdje imamo učenje o ravnoteži, koje, bez ulaženja u apstraktne koncepte

karme i reinkarnacije, nastoji usaditi u duše sigurnost osjećaja da će, tko

god gladuje u bilo kojem području, doživjeti ravnotežu. Ti osjećaji morali su

prožeti ljudsku dušu. A duše koje su tada živjele, u koje je to učenje u ovom

obliku uliveno, bile su zrele tek, kada su se reinkarnirale, da učenje karme i

reinkarnacije prime kao mudrost.

Dakle, u to vrijeme, u duše je moralo teći ono što je trebalo sazreti. Jer je

svanula potpuno nova era, vrijeme u kojem se čovječanstvo, u punoj zrelosti,

pripremalo razviti svoje 'Ja', svoju samosvijest. Dok su prije ljudi primali

objave i doživljavali njihove učinke u astralnom, eterskom i fizičkom tijelu,

sada je 'Ja' trebalo postati potpuno svjesno. Ali trebalo se postupno

ispunjavati moćima koje je trebalo primiti. Samo jedno 'Ja' koje je u to

vrijeme hodalo Zemljom, pripremljeno u svom fizičkom obliku, koje je kao

natanski Isus utjelovilo individualnost Zaratustre u sebi, samo to 'Ja' je

moglo ostvariti sveobuhvatni Krist princip u sebi. Drugi ljudi sada moraju

postupno razvijati, slijedeći Krista, ono što je postojalo u toj jednoj osobnosti

na Zemlji tri godine. Samo početni poticaj, sjeme, takoreći, mogao je Krist

Isus usaditi u čovječanstvo u to vrijeme, i to sjeme sada mora postupno rasti

i razvijati se. Za to je također bila osigurana mogućnost, kako bi se u

prikladnim vremenima, unutar razvoja Zemlje mogle pojaviti one osobnosti

koje bi mogle donijeti ono za što će čovječanstvo kasnije sazreti. Onaj koji se

na Zemlji pojavio kao Krist, morao je osigurati da čovječanstvo odmah nakon

njegove pojave primi poruku, na način na koji je može razumjeti; a također je

morao osigurati pojedince koji će se kasnije pojaviti i koji će se brinuti za

duše u duhovnom smislu dok sazrijevaju.

Način na koji se Krist pobrinuo za vremena koja su uslijedila nakon

događaja na Golgoti opisuje nam pisac Evanđelja po Ivanu. Pokazuje nam

kako je sam Krist u Lazaru uzdignuo onu individualnost koja je potom

nastavila djelovati kao Ivan, i iz koje je proizašlo učenje u obliku opisanom u

Evanđelju po Ivanu. Ali Krist se također morao pobrinuti za pojavu

individualnosti u kasnijim vremenima, koja je, sasvim prikladno za daljnji

razvoj, mogla unijeti u čovječanstvo ono za što će ljudi tek kasnije biti

spremni. Međutim, da bi se to dogodilo, Krist je morao probuditi drugu

individualnost. Kako se to dogodilo, vjerno nam opisuje pisac Evanđelja po

Luki. Dok kaže da želi opisati što su imaginativni i inspirativni vidovnjaci tog

vremena mogli reći o događaju u Palestini, on također ukazuje na ono što će

jednog dana drugi poučavati; ali to će se poučavati tek u budućnosti. I kako

bi nam opisao ovaj tajanstveni proces, pisac Evanđelja po Luki u svoj je

izvještaj utkao i uskrsnuće (Luka 7,11-17). Ono što čitamo o 'uskrsnuću

mladića u Nainu' sadrži tajnu kontinuiranog utjecaja kršćanstva. Dok su u



120 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

iscjeljenju Jairove kćeri, koje sam barem ukratko spomenuo prekjučer,

uključeni misteriji toliko duboki da Krist Isus sa sobom vodi samo nekoliko

onih koji su svjedočili iscjeljenju, a zatim im daje upute da to ne smiju

prepričavati, vidimo drugo uskrsnuće koje se odvija na takav način da se

odmah prepričava. Jedno je bilo iscjeljenje koje je pretpostavljalo da onaj koji

ga izvodi ima dubok uvid u procese fizičkog tijela. Drugi je bio uskrsnuće,

inicijacija. Individualnost sadržana u tijelu mladića u Nainu trebala je proći

kroz vrlo posebnu vrstu inicijacije.

Postoje različite vrste inicijacije. Jedna vrsta uključuje pojedinca, odmah

nakon procesa inicijacije, kako ima uvid u više svjetove, kako svijetle u

njemu, stječući uvid u procese i zakone duhovnih oblasti. Međutim, druga

vrsta inicijacije, može se dogoditi na način da se u dušu u početku usađuje

samo sjeme, koje zatim mora čekati još jednu inkarnaciju; tada to sjeme

izbija i u sljedećoj inkarnaciji pojedinac postaje posvećenik u pravom smislu.

Takva je inicijacija izvršena na mladiću u Nainu. U to vrijeme, tijekom

događaja u Palestini njegova se duša transformirala; još nije posjedovala

svijest za uzdizanje u više svjetove. Tek u sljedećoj inkarnaciji počele su se

razvijati moći koje su tada bile položene u ovu dušu. - Ovdje nije moguće na

egzoteričnom predavanju spomenuti imena; može se samo istaknuti da se

kasnije, u velikom vjerskom učitelju, probudila ta individualnost koju je

Krist Isus probudio u mladiću u Nainu, te se na taj način kasnije mogao

pojaviti novi učitelj kršćanstva s moćima koje su tada bile položene u

njegovu dušu.

Tako je Krist osigurao da se kasnije može pojaviti individualnost koja će

dalje razvijati kršćanstvo. I ta individualnost, probuđena u mladiću u Nainu,

predodređena je da sve više prožima kršćanstvo učenjem o reinkarnaciji i

karmi, da s kršćanstvom poveže ona učenja koja, kada je sam Krist hodao

Zemljom, još nisu mogla biti proglašena učenjima mudrosti, jer su se prvo

morala osjećajem usaditi u ljudske duše.

Doista, Krist Isus, također u duhu Lukinog evanđelja, dovoljno ističe kako je

nešto sasvim novo, buđenje 'Ja,' ušlo u razvoj čovječanstva; on ističe - i to

jednostavno treba znati pročitati - da ljudi prije nisu percipirali duhovni

svijet kako struji u njihovo samosvjesno 'Ja', već da su imali taj duhovni

element koji je strujao u njih, kroz njihova fizička, eterska i astralna tijela, i

da je uvijek postojao određeni stupanj nesvjesnosti kada su božansko-

duhovne sile tekle u ljude. To se sada trebalo promijeniti. Prije su ljudi,

unutar struje u koju je Krist Isus bio izravno smješten, morali primiti Zakon

Sinaja, koji se mogao obraćati samo astralnom tijelu. Čovječanstvu je dan na

takav način da je u njemu djelovao, ali ne izravno iz sila njegova 'Ja'. Te su

sile postale moguće tek u vrijeme Krista Isusa, jer su tek tada ljudi uopće

počeli razvijati svijest o svojem 'Ja'. Krist Isus također aludira na to u

Evanđelju po Luki, gdje govori o tome kako ljudi prvo moraju postati



121 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

potpuno zreli kako bi u svoje duše primili potpuno novi princip; na to

aludira kada govori u svom preteči Ivanu Krstitelju (Luka 7,18-35).

Kako je sam Krist gledao na ovu individualnost? Rekao je: Ivan je bio

pozvan, prije pojave samoga Krista, da čovječanstvu u njegovom najčišćem,

najplemenitijem obliku okarakterizira ono što je drevno proročko učenje, što

je čisto i plemenito proizašlo iz davnih vremena. Ivana je, takoreći, vidio kao

onoga koji je, kao posljednji, u njegovom najčišćem, najplemenitijem obliku

iznio ono što je pripadalo davnim vremenima. 'Zakon i proroci' sežu do

Ivana. Čovječanstvu je trebalo još jednom predstaviti što su drevna učenja i

drevni sadržaj duše mogli ponuditi. Jer kako je taj drevni sadržaj duše

morao funkcionirati u vremenima prije pojave Krist principa?

Ovdje imamo nešto što će jednog dana postati učenje moderne prirodne

znanosti, ako dopusti da se i malo nadahne onim što je znanost duha ili

teozofija, čak i ako joj to danas izgleda prilično neobično. Ovdje se moram

osvrnuti na nešto čega se mogu samo ukratko dotaknuti, ali što će vam

pokazati dubine u koje je znanost duha pozvana sjati, posebno u odnosu na

prirodnu znanost. Ako pogledate oblast današnje prirodne znanosti i vidite

kako ona, kroz ograničene mogućnosti ljudskog mišljenja, pokušava

prodrijeti u misterije ljudske egzistencije, možete otkriti da interakcija

muškog i ženskog embrija stvara cijelo ljudsko biće. Upravo je to temeljni cilj

moderne prirodne znanosti: pokazati kako cijelo ljudsko biće nastaje iz

interakcije muškog i ženskog embrija. Mikroskopija nastoji pomno odrediti u

tvarima, koje karakteristike mogu potjecati od muških, a koje od ženskih

zametnih stanica, i zadovoljna je kada vjeruje da može dokazati kako se

ljudsko biće razvija iz interakcije muških i ženskih zametnih stanica. Ali

sama prirodna znanost će biti prisiljena priznati, da je samo dio ljudske

prirode određen interakcijom muškog i ženskog spola, i da je za moderne

ljude u trenutnom razvojnom ciklusu doista slučaj, da čak i ako se s

apsolutnom preciznošću zna što dolazi iz svakog spola, da se u pravilu time

ne objašnjava cijelo ljudsko biće.

U svakom ljudskom biću postoji nešto što nije stimulirano zametkom, već
nešto takoreći od djevičanskog rođenja, nešto što se u zametak ulijeva iz

sasvim drugih oblasti. S ljudskim zametkom se ujedinjuje nešto što ne

potječe od oca i majke, već mu pripada i predodređeno je za njega, ulijeva se

u njegovo 'Ja' i može se pročistiti kad primi Krist princip. Ono što se

ujedinjuje s Kristom tijekom ljudskog razvoja, rađa se djevičanski unutar

čovjeka. I to je povezano - kako će prirodna znanost jednog dana prepoznati

koristeći vlastite metode - s tim značajnim prijelazom koji se dogodio u

vrijeme Krista Isusa. Prije toga, unutar osobe nije moglo postojati ništa što u

nju nije ušlo kroz zametak. Događa se nešto što zaista mijenja razvoj 'Ja'

tijekom vremena. Čovječanstvo se od tada promijenilo; međutim, mora



122 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

postupno razvijati i usavršavati ono što je od tada dodano pukom zametku

kroz asimilaciju Krist principa.

Tako se približavamo vrlo suptilnoj istini. I za one koji su upoznati s

modernom znanošću, izvanredno je zanimljivo kako već postoje područja

gdje su prirodoslovci, da tako kažemo, prisiljeni prepoznati da nešto u

čovjeku ne potječe od zametka. Preduvjeti za to već su prisutni; jednostavno

intelekt istraživača nije dovoljno napredan da ispravno prepozna ono što su

sami otkrili svojim opažanjima i pokusima. Jer u onom što se objektivno

događa u pokusima, djeluje mnogo više toga nego što to prepoznaje trenutna

prirodna znanost. Prirodna znanost ne bi daleko dogurala kada bi bila

prepuštena isključivo vještini istraživača. Dok ovaj ili onaj istraživač stoji u

laboratoriju, klinici ili kabinetu, iza njih stoje sile koje usmjeravaju i vode

svijet, dopuštajući da na površinu izađe ono što istraživač ne razumije i čega

je samo alat. Stoga je potpuno točno da čak i objektivna istraživanja vode

'učitelji', odnosno više individualnosti. Međutim, stvari na koje se sada

ukazuje obično se ne opažaju. Ali bit će opažene kada svjesne sposobnosti

istraživača budu prožete onim što je duhovno učenje antropozofije.

Zbog ovoga što sam upravo opisao, dogodila se velika promjena u ljudskim

sposobnostima od pojave Krista na Zemlji. Prije su ljudi mogli koristiti samo

one sposobnosti koje su proizašle iz očinskog i majčinskog načela; samo one

su se mogle razviti unutar ljudskog bića. Kada stojimo između rođenja i

smrti, razvijamo sposobnosti, koje su iz fizičkog tijela, eterskog tijela i

astralnog tijela. Prije vremena Krista Isusa, alati koje je čovjek koristio,

trebali su se pripremati isključivo iz samog zametka; nakon toga dodano je

ono što je djevičansko rođenje, ono što zametak uopće ne stimulira. To se,

naravno, može uvelike iskvariti, ako je čovjek posvećen pukom materijalnom

gledanju. Ali ako se preda toplini koja proizlazi iz Krist principa, tada se

može pročistiti, i on zatim to nosi u sljedeće inkarnacije u sve višem i višem

obliku.

Ono što je upravo rečeno, pretpostavlja da razumijemo da je u svim

objavama koje su prethodile objavi Krista, bilo nešto vezano uz sposobnosti

koje su proizašle iz loze koju je čovjek primio sa zametkom; i nadalje

pretpostavlja, da moramo biti svjesni da se Krist Isus morao obraćati onim

sposobnostima koje nemaju nikakve veze sa zametkom iz Zemlje, već se

ujedinjuju sa zametkom iz božanskih oblasti. Svi oni koji su se pojavili prije

Krista Isusa, mogli su, kako bi se obraćali čovječanstvu, koristiti samo one

sposobnosti koje su bile dodijeljene njihovom zemaljskom biću kroz

strukturu zametka. Svi proroci i glasnici, koliko god visoko bili, čak i oni koji

su se spustili kao Bodhisattve, morali su, kako bi objavili svoju poruku,

koristiti sposobnosti koje su proizašle kroz zametak. Ali Krist Isus obraćao

se onome u čovjeku što ne prolazi kroz zametak, već što je iz oblasti



123 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

božanskog. Na to ukazuje u kontekstu Lukinog evanđelja kada svojim

učenicima govori o biću Ivana Krstitelja:

"Kažem vam, nema proroka većeg od Ivana među onima koji su rođeni od

žena."

to znači, njihovo biće, onakvo s kakvim stoje pred nama, objašnjeno je

činjenicom da je to biće nastalo fizičkim rođenjem iz muškog i ženskog

zametka. Ali on dalje kaže:

"Najmanji od onih koji nisu rođeni od žene, a sjedinjen je s kraljevstvom

Božjim, veći je od Ivana" (Luka 7,28).

Takvo duboko značenje krije se iza takvih riječi. Kada ljudi proučavaju

Bibliju, obasjani bićem znanosti duha, vidjet će da ona sadrži fiziološke

istine veće od svega što novo, nespretno fiziološko razmišljanje može iznijeti

na vidjelo. U riječima poput onih upravo citiranih, leži poticaj za

prepoznavanje jedne od najvećih fizioloških istina. Toliko je Biblija duboka

kada je istinski razumijemo.

Ovo što sam upravo rekao, Krist Isus također objašnjava na mnogo načina i

u drugim oblicima. Želi istaknuti kako je ono što će ući u svijet kroz Njega

nešto potpuno novo, nešto potpuno drugačije od svega što je ikada prije

propovijedano, jer je povezano sa sposobnostima koje su rođene iz

kraljevstva nebeskog, a koje nismo naslijedili. Ističe koliko je ljudima teško

se uzdići do razine razumijevanja takvog učenja, takvog evanđelja, jer će

ljudi zahtijevati da ih se uvjeri na isti način na koji ih se uvjeravalo prije. Ali

istovremeno im govori: ne možete se uvjeriti na isti način u novu stvar koja

je došla, u novu istinu; jer ono što je došlo kao svjedočanstvo u starom

obliku ne može vas uvjeriti u novom. Priroda i oblik stare istine najpotpunije

su predstavljeni, koliko ljudi mogu shvatiti, na način simboliziran znakom

Jone. U ovom znaku stari način simbolizira kako čovjek postupno raste

prema znanju i prodire u duhovne svjetove ili, biblijski rečeno, kako postaje

prorok (Luka 11,29-32).

Ovo je drevni način postizanja inicijacije: prvo, sazreti dušu, pripremiti sve

što može sazreti dušu, zatim biti doveden, tijekom tri i pol dana, u stanje u

kojem je čovjek potpuno uklonjen iz vanjskog svijeta, a također i od alata

kojima percipira vanjski svijet. Stoga su oni koji su trebali biti odvedeni u

duhovni svijet prvo bili pažljivo pripremljeni; njihove su duše bile

pripremljene da prepoznaju duhovni život. Zatim su tri i pol dana bili

odvedeni iz svijeta i dovedeni na mjesto gdje nisu mogli ništa percipirati, čak

ni svojim vanjskim osjetilima, gdje su im tijela bila u stanju sličnom smrti.

Nakon tri i pol dana bili su oživljeni; njihove su duše tada bile pozvane

natrag u njihova tijela. Onda su se takvi ljudi mogli sjetiti onoga što su

primili kao vizije viših svjetova i sami objaviti duhovne svjetove. To je bila



124 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

velika tajna inicijacije: da je dugo pripremana duša izvedena iz svog tijela na

tri i pol dana u potpuno drugačiji svijet; bila je odsječena od vanjskog svijeta

i odvedena u duhovni svijet. Među narodima je uvijek bilo takvih ljudi, ljudi

koji su mogli biti glasnici duhovnog svijeta; to su bili oni koji su prošli ono

što se u Bibliji spominje kao Jona koji se odmara u kitu (Jona 2,1). Takva je

osoba bila pripremljena za to, a zatim, kao stari posvećenik, kada se pojavio

među ljudima, nosio je žig koji su nosili oni koji su sami iskusili duhovni

svijet - žig Jone.

To je bila jedna vrsta inicijacije. Nema - tako je rekao Krist - drugog znaka u

drevnom smislu osim znaka Jone (Luka 11,29). I on se još jasnije izražava u

duhu Lukinog evanđelja: međutim, kao nasljeđe iz davnih vremena, postoji

da se može postati prigušeno vidovit bez ikakvog napora sa svoje strane, bez

inicijacije, i biti uveden u duhovni svijet kroz objavu odozgo. - Htio je

istaknuti da, osim upravo opisane vrste, postoji i druga vrsta posvećenika u

duhovni svijet, da postoje takvi ljudi koji hodaju među drugim ljudima i,

zbog svog odgovarajućeg podrijetla, sposobni su, bez ikakve posebne

inicijacije, primati objave odozgo u nekoj vrsti povišenog stanja transa. I

Krist je istaknuo da je ovaj dvostruki način pristupanja duhovnom svijetu

nasljeđe iz davnih vremena. Rekao je: Pogledajte i sjetite se kralja Salomona.

- U njemu je htio predstaviti individualnost takve vrsta koja, bez ikakvog

napora sa svoje strane, može vidjeti u duhovni svijet kroz objavu odozgo.

Stoga je kraljica od Sabe, koja dolazi kralju Salomonu, također nositeljica

mudrosti odozgo, predstavnica onih koji su predodređeni da posjeduju sve

naslijeđene kvalitete tupe, sumračne vidovitosti, kao što su ih imali svi ljudi

u atlantsko doba (Luka 11,31).

Postojale su dvije vrste inicijacija: jedna vrsta, predstavljena Salomonom i

simboličkim pristupanjem kraljice od Sabe, kraljice Juga, njemu; druga

vrsta bila je ona koja se dogodila pod znakom Jone, to jest, drevna

inicijacija, u kojoj se tri i pol dana putuje kroz duhovni svijet u potpunoj

izolaciji od vanjskog svijeta. Sada Krist dodaje: "Evo nešto veće od Salomona

.... evo nešto veće od Jone" (Luka 11,31-32), time ukazujući da je nešto novo

ušlo u svijet, da se eterskim tijelima ne govori samo izvana kroz objave, kao

kod Salomona, niti im se govori iznutra kroz objave koje pripremljeno

astralno tijelo može komunicirati eterskom tijelu, kao kod onih

simboliziranih znakom Jone. Krist time želi reći: ovdje je nešto gdje se

čovječanstvo, kada sazre u sebi, povezuje s onim što pripada kraljevstvu

nebeskom, jer se sile iz kraljevstva nebeskog sjedinjuju s djevičanskim

dijelom ljudske duše koji pripada kraljevstvu nebeskom, dijelom koji ljudi

mogu pokvariti odvraćajući se od Krist principa, ali koji također mogu i

njegovati i o njemu brinuti ako se prožmu onim što proizlazi iz Krist

principa.



125 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Dakle, Krist Isus - u smislu Lukinog evanđelja - uključuje u svoje učenje ono

što je u to vrijeme došlo na Zemlju kao novi element, i vidimo kako su svi

stari načini objave kraljevstva Božjeg primijenjeni događajem u Palestini.

Stoga, on onima za koje je mogao pretpostaviti da ga mogu donekle

razumjeti kroz svoju pripremu, kaže: Zaista, među vama ima nekih koji ne

mogu vidjeti kraljevstvo Božje samo na način kako ga je Salomon vidio kroz

objavu ili kroz inicijaciju pod znakom Jone; kad takvi među vama ništa

drugo ne bi postigli, nikada ne bi vidjeli kraljevstvo Božje u ovom

utjelovljenju; radije bi umrli. - To jest, ne bi vidjeli kraljevstvo Božje prije

svoje smrti osim ako ne bi bili inicirani; ali tada bi morali i proći kroz stanje

slično smrti.

Ali sada je Krist htio pokazati da mogu postojati i ljudi koji će, prije smrti,

moći vidjeti kraljevstvo nebesko kroz ono što je sada došlo na svijet kao novi

element. Učenici isprva nisu razumjeli što to znači. Ali on im je htio pokazati

da su oni ti koji će, prije nego što umru prirodnom smrću ili smrću koja se

prije doživljavala tijekom inicijacije, iskusiti misterije kraljevstva nebeskog.

To je onaj divni odlomak u Evanđelju po Luki gdje Krist govori o višem

otkrivenju i kaže:

"Zaista vam kažem, neki od onih koji ovdje stoje neće okusiti smrti prije nego

što vide kraljevstvo nebesko" (Luka 9,27).

Nisu razumjeli da su oni, koji su bili oko Njega, bili predodređeni iskusiti taj

snažan utjecaj tog 'Ja', Krist principa, kroz koji su trebali izravno prodrijeti u

duhovni svijet. Duhovni svijet im se trebao otkriti bez znaka Salomona i bez

znaka Jone. Je li se to dogodilo?

Odmah nakon ovih riječi slijedi scena Preobraženja, gdje su tri učenika,

Petar, Jakov i Ivan, uvedeni u duhovni svijet i ono što je u duhovnom svijetu

prisutno susreću kao Mojsija i Iliju, a istodobno i samo ono duhovno koje

živi u Kristu Isusu (Luka 9,28-36). Oni na trenutak bace pogled na duhovni

svijet kako bi dobili svjedočanstvo da se u njega može steći uvid bez znaka

Salomona i bez znaka Jone. Ali istovremeno postaje jasno da su još uvijek

početnici: zaspu odmah nakon što ih sila onoga što se događa otkine od

njihovih fizičkih i eterskih tijela. Stoga ih Krist zatiče kako spavaju. To je

trebalo pokazati treći način ulaska u duhovni svijet, osim putova pod

znakom Salomona i znakom Jone. To je nešto što je znao onaj koji je

razumio kako tumačiti znakove vremena: da se 'Ja' mora razviti, da sada

mora biti izravno nadahnut, da božanske sile moraju djelovati izravno u 'Ja'.

Istovremeno, treba pokazati koliko ljudi tog vremena, iako su bili najvišeg

reda, nisu bili sposobni u potpunosti prihvatiti Krist princip. Početak u tom

pogledu treba napraviti u Preobraženju, ali istovremeno treba pokazati da

učenici u početku nisu bili sposobni u potpunosti apsorbirati Krist princip.

Stoga ih njihove moći odmah nakon toga izdaju, kada pokušaju primijeniti



126 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Krist princip i izliječiti osobu opsjednutu zlim duhom; ne mogu to učiniti.

Krist tada ističe da su tek na početku, govoreći: Moram ostati s vama dugo

vremena prije nego što vaša moć može strujati i na druge ljude (Luka 9,41).

A zatim iscjeljuje onoga kojeg učenici nisu mogli izliječiti. Ali onda, ponovno

ih upućujući na sve što je ležalo skriveno kao misterij iza svega toga, kaže:

"Sada je došlo vrijeme da se sin čovječji preda u ruke čovječje", to jest, ono

što ljudi iz sebe trebaju razviti u svojoj zemaljskoj misiji postupno će strujati

u njih, gdje će ljudsko 'Ja' biti predano onome koga trebaju prepoznati u

najvišem obliku, u Kristu.

"Poslušajte ove riječi: došao je čas da sin čovječji bude predan u ruke

čovječje.

Ali oni nisu razumjeli tu riječ; bila im je skrivena te je nisu razumjeli" (Luka

9,44-45).

Koliko je ljudi do danas razumjelo ovu riječ? Ali sve više ljudi će razumjeti

ovu riječ, da je tada 'Ja', sin čovječji, trebao biti predan ljudima. Što bi se

moglo dodati kao objašnjenje za to vrijeme, sada dodaje i Krist Isus. On

kaže: dok čovjek danas stoji pred nama, on je produkt, koji je nastao iz onih

drevnih sila koje su bile aktivne kada još nijedan luciferski entitet nije

intervenirao u čovječanstvo; tada su došle luciferske sile i povukle

čovječanstvo dolje. Sve je to ugrađeno u sposobnosti koje ljudi danas

posjeduju. U svemu što je iz zametka, što je izmiješano u ljudskoj svijesti,

ono je što ga je povuklo u nižu sferu.

Čovjek je dvojno biće. Ono što je do sada razvio u smislu svijesti, u

potpunosti je prožeto ranijim, luciferskim silama. Samo ono, što nesvjesno

vlada u čovjeku je ono što se, takoreći, što je poput posljednjeg ostatka

razvoja kroz Saturn, Sunce i Mjesec, kada još nisu bile prisutne luciferske

sile, ulijeva u čovjeka kao djevičanski dio; ali to se s čovjekom ne može

sjediniti bez onoga što čovjek može razviti u sebi kroz Krist princip. Kako

čovjek danas stoji pred nama, on je u prvom redu proizvod nasljedstva, spoj

onoga što izvire iz zametka. Odrastajući na taj način, on je inherentno

dualnost. Međutim, ta dualnost je već prožeta luciferskim silama. Sve dok

čovjek još nije obasjan samosviješću, sve dok ne može u potpunosti

razlikovati dobro i zlo od unutar vlastitog 'Ja', on nam, kroz veo kasnijeg

života, otkriva svoju prijašnju, svoju izvornu prirodu. Samo ono što je

djetinjasto u današnjim ljudima, još uvijek zadržava posljednji trag bića

kojeg je čovjek imao prije nego što je podlegao utjecaju luciferskih sila.

Stoga sada pred sobom imamo ljude na način da, imamo 'djetinjast' dio i

'odrasli' dio. Odrasli dio je onaj prožet luciferskim silama, ali on svoj utjecaj

vrši već od zametka. Luciferske sile prožimaju i dijete, tako da u običnom

životu, ono što je bilo uronjeno u čovjeka prije luciferskog utjecaja ne može

izaći na vidjelo. Sila Krista to mora ponovno probuditi. Sila Krista se mora



127 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

ujediniti s najboljim silama dječje prirode u čovjeku. Ne smije se oslanjati na

sposobnosti koje je čovječanstvo iskvarilo, na ono što proizlazi iz mudrosti

rođene iz pukog intelekta, već se mora povezati s onim što je ostalo iz davnih

vremena dječje prirode. To je ono najbolje; to je ono što se mora regenerirati i

odatle oploditi ostalo.

"Tada se među njima pojavilo pitanje tko je od njih najveći"

to jest, tko je najprikladniji za primanje Krist principa u sebe.

"Ali Isus, znajući misli njihova srca, uze malo dijete i postavi ga pokraj sebe

i reče: Tko god primi ovo dijete u moje ime,"

to jest, tko god se u ime Kristovo poveže s onim što je ostalo iz

predluciferskih vremena,

"mene prima; a tko mene prima, prima onoga koji me poslao" (Luka 9,46-

48),

to jest, onoga koji je ovaj dio čovječanstva poslao na Zemlju. Tu imate

naglašeno veliku važnost onoga što je u čovječanstvu ostalo dječje i što treba

čuvati i njegovati u ljudskoj prirodi.

Može se reći: čovjek, koji stoji preda mnom, zapravo ima prilično dobre

sposobnosti. Može se uložiti svaki napor da se te sposobnosti razviju, baš
kao što u običnom životu ljudi dobro napreduju. Međutim, takav pristup

zanemaruje ono što leži duboko u čovjeku. Ali treba gledati ono što je u

čovjeku ostalo dječje, jer upravo kroz taj dječji aspekt Krist sposobnost

ponovno će probuditi ostale sposobnosti. Moramo njegovati mudrost u toj

dječjoj kvaliteti kako bi odatle sposobnosti imale mudrost. Svatko u sebi nosi

tu dječju prirodu, i ako je ta priroda aktivna, bit će prijemčiva i za

povezivanje s Krist principom. Međutim, sile pod luciferskim utjecajem, bez

obzira koliko jake bile, danas će, kada djeluju unutar čovjeka, odbacivati i

ismijavati ono što može živjeti na Zemlji kao moć Krista, baš kao što je sam

Krist predvidio.

Dakle, u duhu Lukinog evanđelja, značenje nove objave jasno je postavljeno

pred naše duše. Kad je netko, tko je na čelu nosio Jonin žig, stari

posvećenik, hodao među ljudima, bio je prepoznat kao onaj koji mora

objavljivati duhovne svjetove. Ali samo oni koji su bili upućeni znali su kako

takva osoba izgleda; bila je potrebna posebna priprema da bi se razumio

Jonin žig. Međutim, bila je potrebna nova priprema da bi se rodila - više

nego za znak Salomona i više nego za Jonin znak - nova vrsta razumijevanja,

novi način sazrijevanja duše. Suvremenici Krista Isusa u početku su mogli

razumjeti samo stari način, a jedan od načina poznat većini, bio je onaj koji

je donio Ivan Krstitelj. Ali činjenica da je Krist Isus sada donio nešto sasvim

novo, da je tražio duše među onima koji nisu nimalo izgledali onako kako su



128 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

ti ljudi prije zamišljani, bila im je potpuno strana. Pretpostavljali su da će

sjediti među onima koji su prolazili kroz vježbe starog puta, i propovijedati

im svoja učenja. Stoga nisu mogli shvatiti da sjedi među onima koje su

smatrali grešnicima. Ali im je rekao: Kad bih ono potpuno novo što imam

dati čovječanstvu proglasio na stari način, ako potpuno novi oblik ne bi

zauzeo mjesto starog, onda bih učinio isto kao da prišijem novu zakrpu na

staru odjeću, ili uzmem novo vino i stavim ga u stare mješine. Ono što se

sada treba dati čovječanstvu, a što je više od znaka Salomona ili Jone, mora

se uliti u nove mješine, u nove oblike. I morate se probuditi da biste

razumjeli novu objavu u novom obliku (Luka 5,36-37).

Oni koji su trebali razumjeti, morali su razumjeti kroz golem utjecaj 'Ja', ne

kroz ono što su naučili, već kroz ono što ih je preplavilo iz duhovnog bića

Krista. Međutim, oni koji su za to odabrani nisu bili oni koji su pripremljeni

prema starim učenjima, već oni koji su prošli kroz inkarnacije i inkarnacije,

a ipak su se činili kao jednostavni ljudi, sposobni razumjeti kroz moć vjere

koja ih je preplavila. Stoga je pred njih morao biti postavljen znak, znak

onoga što se odvijalo pred očima sviju. Ono što se stoljećima i tisućljećima

događalo u misterijskim hramovima, kao prolazak kroz 'mističnu smrt',

moralo se odvijati na velikoj pozornici svjetske povijesti. Sve misterijsko što

se događalo u velikim inicijacijskim hramovima, sada se pojavilo i stajalo

tamo kao jedinstveni događaj na Golgoti. Ono što je prije bilo otkriveno samo

iniciranima tijekom tri i pol dana kada se izvodila drevna inicijacija, sada je

na intenzivan način otkriveno čovječanstvu. Stoga je onaj koji je poznavao

činjenice, događaj na Golgoti morao opisati onakvim kakav je bio, kao

drevnu inicijaciju pretvorena u povijest, dovedenu na vanjsku pozornicu

svjetske povijesti.

To je ono, što se dogodilo na Golgoti. Ono čemu je svjedočila nekolicina

iniciranih u hramovima inicijacije, tri i pol dana mirovanje u stanju sličnom

smrti, kroz koji se stjecalo uvjerenje da će duhovno uvijek nadvladati fizičko,

da duševno-duhovno čovjeka pripada duhovnom svijetu, to se sada trebalo

odvijati pred očima svih. Događaj na Golgoti je inicijacija provedena na planu

svjetske povijesti. Međutim, ta inicijacija nije bila ostvarena samo za one koji

su bili prisutni u to vrijeme, već za cijelo čovječanstvo. I ono što je poteklo iz

smrti na križu, odatle teče u cijelo čovječanstvo. Struja duhovnog života teče,

i kapi krvi koje su potekle iz rana Krista Isusa na Golgoti, teku odatle u

cijelo čovječanstvo. Jer ono što je poteklo kao mudrost od drugih

propovjednika, u čovječanstvo je trebalo ući kao snaga. To je velika razlika

između događaja na Golgoti i učenja drugih osnivača religija.

Potrebno je dublje razumijevanje od onog koje danas postoji, kako bismo

shvatili što se istinski dogodilo na Golgoti. Ono za što je ljudsko 'Ja' bilo

fizički vezano kada je započela zemljina evolucija, jest krv. Krv je vanjski

izraz čovjekova 'Ja'. Bez pojave Krista, čovječanstvo bi u svom 'Ja' postajalo



129 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

sve jače, i silazilo u razvoj egoizma. Od toga ga je spasio događaj na Golgoti.

Što je moralo teći? Ono što je višak supstancijalnosti 'Ja', krv, moralo je teći.

Ono što je započelo kada je na Maslinskoj gori Otkupiteljev znoj kapao poput

kapi krvi, moralo se nastaviti protokom krvi iz rana Krista Isusa na Golgoti.

Ono što je tada teklo kao krv znak je onoga što je moralo biti žrtvovano kao

višak egoizma u ljudskoj prirodi. Stoga moramo dublje proniknuti u

duhovno značenje žrtve na Golgoti. Ono što se dogodilo na Golgoti nije

transparentno kemičaru - osobi sa samo vanjskom, intelektualnom

perspektivom. Kad bi netko kemijski analizirao krv koja je tekla Golgotom,

pronašao bi iste tvari kao i u krvi drugih ljudi. Ali tko god tu krv ispituje

metodama okultnog istraživanja, otkriva da je ona doista drugačija. To je

višak krvi čovječanstva, kroz koji bi ljudi degenerirali u sebičnost, da nije

došla beskonačna ljubav i dopustila da ova krv teče. Beskonačna ljubav

pomiješana je s krvlju koja je tekla na Golgoti, a okultni istraživač pronalazi

da ta beskonačna ljubav potpuno prožima krv na Golgoti. I budući da je

pisac Evanđelja po Luki posebno želio opisati kako je po Kristu beskonačna

ljubav došla na svijet, ljubav koja postupno treba istjerati sebičnost, on

ostaje u toj ulozi. Svaki evanđelist opisuje ono što on, prema svojoj posebnoj

ulozi, mora opisati.

Kad bismo mogli još dublje proniknuti u te veze, otkrili bismo da bi sve

proturječnosti koje bi moglo otkriti materijalističko istraživanje nestale, baš
kao što su nestale proturječnosti iz pretpovijesti Isusa iz Nazareta, čim

bismo vidjeli kakva je ta rana povijest zapravo bila. Svaki od pisaca

Evanđelja opisuje ono što mu je bilo očigledno iz njegove perspektive; stoga

Luka opisuje ono što su njegovi izvjestitelji, 'vidovnjaci' i 'sluge Riječi', mogli

percipirati prema svojoj posebnoj pripremi. Drugi evanđelisti percipiraju

različite stvari; pisac Lukinog evanđelja percipira što je preobilna ljubav,

koja oprašta čak i tamo gdje joj se čine najstrašnije stvari u fizičkom svijetu,

tako da, potpuno opravdano, riječi koje izražavaju taj ideal ljubavi - oprost

čak i kad se nekome čini najgore - odjekuju s križa na Golgoti: "Oče, oprosti

im, jer ne znaju što čine" (Luka 23,24). Oprost moli onaj koji na križu

ostvaruje beskonačno, iz svoje beskonačne ljubavi prema onima koji su Ga

razapeli.

I još jednom, evanđelje o moći vjere. Treba potvrditi da u ljudskoj prirodi

postoji nešto, što iz nje može proizaći, nešto što treba biti prisutno samo da

bi čovjeka istrgnulo iz svijeta osjetila, koliko god duboko bio vezan za njega.

Zamislimo čovjeka koji je kroz sve vrste zločina, isprepleten sa svijetom

osjetila, tako da sud svijeta osjetila provodi svoju kaznu; ali zamislimo da je

ta osoba spasila sebe onim što snaga vjere može probuditi u njoj; tada će se

razlikovati od druge koja to ne može probuditi u sebi, baš kao što se jedan

od dvojice zločinaca razlikovao od drugog. Jednom nedostaje vjere; njemu je

dosuđena kazna. Ali drugi posjeduje tu vjeru poput slabog svjetla koje sja u



130 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

duhovni svijet; stoga ne može izgubiti vezu s duhovnim. Zbog toga mu se

mora reći: "Zaista kažem ti, danas ćeš biti sa mnom u raju" (Luka 23,43).

Dakle, istine vjere i nade, zajedno s istinom ljubavi, odjekuju s križa u

Lukinom evanđelju.

A onda postoji još jedna stvar, koja se treba ispuniti, iz te oblasti duše koju

nam pisac Evanđelja po Luki, posebno, želi opisati. Kada je čovjek prožet

tom ljubavlju koja se slila s križa na Golgoti, može pogledati u budućnost i

reći: na Zemlji se razvoj mora postupno odvijati na način, da ono što u meni

živi kao duh postupno preobrazi cijelu moju fizičku zemaljsku egzistenciju.

Ono što je postojalo prije luciferskog utjecaja, princip Oca, duh koji

primamo, postupno ćemo se vratiti principu Oca; ali dopustit ćemo da cijeli

naš duh bude prožet Krist principom, a naše će ruke izražavati ono što živi u

našim dušama kao jasnu, izražajnu sliku. Kao što naše ruke nisu stvorene

od nas, već od principa Oca, tako će ih prožeti princip Krista. I kako ljudi

prolaze kroz inkarnacije i ponovna rođenja, postupno će ono što rade u

svojim fizičkim tijelima biti prožeto onim što se kao duhovnost slijeva iz

otajstva Golgote prema principu Oca, tako da će vanjski svijet biti prožet

principom Krista. Ljudi će ponovno proživjeti taj spokoj koji je odjekivao s

križa na Golgoti, i koji vodi do najviše nade za budućnost, do ideala: puštam

da vjera klija u meni, puštam da ljubav klija u meni; tada će vjera i ljubav

živjeti u meni i tada ću znati da će, kada budu dovoljno jake, prožeti sve

izvanjsko. Tada ću također znati da je princip Oca u meni biti prožet njima. -

Nada za budućnost čovječanstva bit će dodana vjeri i ljubavi i ljudi će

shvatiti da, gledajući u budućnost, moraju steći taj spokoj: samo ako imam

vjeru, samo ako imam ljubav, tada se mogu prepustiti nadi da će ono što je

u meni od Krista Isusa postupno izaći prema van. Tada će ljudi razumjeti

riječi koje kao visoki ideal odjekuju s križa:

"Oče, u tvoje ruke predajem svoj duh" (Luka 23,46).

Dakle, riječi ljubavi, riječi vjere i nade odjekuju s križa u Evanđelju, koje

opisuje kako su se nekada odvojene struje duha spojile u duši Isusa iz

Nazareta. Ono što je nekoć čovječanstvo primalo kao mudrost, u to se ulilo

kao duhovna snaga, visoki ideal Krista. I zadatak je ljudske duše da sve bolje

razumije ono što nam se naviješta kroz dokument poput Lukinog evanđelja,

kako bi duboko prodirući tonovi sadržani u tri riječi koje odjekuju s križa, u

ljudskim dušama moglo biti sve više života. Kada ljudi, sa sposobnostima

koje će se u njima razviti kao duhovne istine koje nam može dati znanost

duha, osjete da s križa više ne teče mrtva poruka, već živa riječ, tada će reći:

počinjemo shvaćati da se u takvom religijskom dokumentu kao što je onaj

koji je napisao Luka nalazi živa riječ. Dakle, znanost duha postupno mora

otkrivati što se krije u religijskim dokumentima.



131 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Kroz ovaj niz predavanja nastojali smo što bolje proniknuti u duboko

značenje Lukinog evanđelja. Naravno, i za ovo evanđelje vrijedi da jedan niz

predavanja nije dovoljan da otkrije sve. Stoga ćete shvatiti da je mnogo toga

ostalo neobjašnjeno, bez da posebno naglašavamo da mnogo toga mora

ostati neobjašnjeno u dokumentu s tako univerzalnim sadržajem. Ali ako

krenete putem koji je naznačen u ciklusu predavanja, moći ćete sve dublje

prodirati u takve istine, a vaše će duše sve više sazrijevati da prime takvu

živu riječ, skrivenu ispod vanjske riječi. Znanost duha, ili teozofija, nije novo

učenje. To je instrument za razumijevanje onoga što je čovječanstvu u osnovi

dano. I stoga je za nas znanost duha instrument za razumijevanje religijskih

dokumenata kršćanske objave. Ako znanost duha razumijete u ovom smislu,

više nećete reći: postoji jedna kršćanska teozofija, i postoji jedna druga

teozofija. - Postoji samo jedna teozofija ili znanost duha, samo jedan

instrument za proglašavanje istine. I mi ga koristimo da otkrijemo blaga

duhovnog života čovječanstva. To je ista znanost duha koju koristimo, s

vremena na vrijeme, da objasnimo Bhagavad Gitu, a s vremena na vrijeme,

Evanđelje po Luki. To je velika stvar u vezi s pokretom znanosti duha: da

može prodrijeti u svako blago koje je čovječanstvu dano iz duhovne oblasti.

Ali krivo bismo to shvatili ako bismo se zatvorili pred bilo kojom od objava

koje su dane čovječanstvu.

Primite navještaj Lukinog evanđelja s ovim načinom razmišljanja i shvatite

koliko je potpuno prožet nadahnućem ljubavi. Tada će ono, što u Lukinom

evanđelju naučite sve jasnije prepoznavati kroz znanost duha, teći u vašu

dušu i doprinijeti ne samo razumijevanju misterija naše okoline, otkrivanju

duhovnih temelja egzistencije, već će iz takvog razumijevanja znanosti duha,

koje može prodrijeti i u Lukino evanđelje, teći k vama i ono što izražavaju

uvjerljive riječi: "I mir u srcima onima s dobrom voljom". Jer više od bilo

kojeg drugog dokumenta, Lukino evanđelje, kada ga u potpunosti

razumijemo, savršeno je prikladno da u ljudsku dušu ulije onu toplu ljubav

kroz koju mir živi na Zemlji - najljepša slika koja se može pojaviti kroz

otkrivanje božanskih misterija na Zemlji. Ono što je u otkrivenju mora se

odraziti na Zemlji, i, u tom odrazu, ponovno uzdići do duhovnih visina. Ako

znanost duha naučimo shvaćati u tom smislu, tada će nam ona moći otkriti

tajne božansko duhovnih bića i duhovne egzistencije, a odraz tih otkrivenja

živjet će u našim dušama: ljubav i mir, najljepši odraz koji na Zemlji

pokazuje ono što struji s visina.

Dakle, možemo prisvojiti riječi Lukinog evanđelja, koje odjekuju, dok

Nirmanakaya Bude struji dolje na natanskog malog Isusa. Iz duhovnih sfera

na Zemlju se izlijevaju objave, a te se objave odražavaju iz ljudskih srca kao

ljubav i mir, u mjeri u kojoj se ljudi razvijaju prema onome što Krist princip

istinski ostvaruje kao dobru volju koja teče iz čovjekova središta, iz

čovjekovomg 'Ja'. To zvuči jasno, a istovremeno toplo teče iz ovih riječi kada

razumijemo Lukino evanđelje:



132 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

"Otkrivenje duhovnih svjetova s visina, i njihov odraz u srcima ljudi, donosi

mir onima koji na Zemlji žele razviti istinsku dobru volju u sebi tijekom

zemaljskog razvoja".



133 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

Bilješke

Prepoznavanje značaja Krist impulsa za čovječanstvo i razvoj svijeta čini

temelj antropozofski orijentirane znanosti duha Rudolfa Steinera. Godina

1902. objavljeno je njegovo djelo 'Kršćanstvo kao mistična činjenica i

misteriji davnina'. Sljedećih godina održao je brojna predavanja i serije

predavanja o sadržaju evanđelja, prvenstveno za članove tadašnje njemačke

sekcije Teozofskog društva, u okviru čega je mogao predstaviti rezultate svog

istraživanja. "Postojala je, prije svega, snažna sklonost slušanju evanđelja i

predstavljanje biblijskog sadržaja u antropozofskom svjetlu. Ljudi su željeli

čuti o objavama danim čovječanstvu." (R. Steiner u 'Moj životni put'.)

Predavanja o Evanđelju po Luki ovdje predstavljena, održana u Baselu u

rujnu 1909, prvenstveno se bave 'pretpoviješću velikog Krist događaja'. Ovdje

Rudolf Steiner govori o onome što 'Ivanovo evanđelje nije pružilo priliku da

se detaljno raspravi, naime, o događajima koji su se zbili prije krštenja od

Ivana, prije prodiranja bića Krista u tri tijela Isusa iz Nazareta", i ovdje prvi

put opširno govori o dva mala Isusa. Rudolf Steiner je prvi put javno

predstavio te veze u svom djelu iz 1911. godine, "Duhovno vodstvo svijeta i

čovječanstva', SD15. Vidi također sažetak Steinerovih istraživačkih nalaza o

dvoje djece Isus u djelu Adolfa Arensona, 'Priča o Isusovom djetinjstvu: dvoje

Isus djece', Stuttgart 1921. Konačno, treba spomenuti spise Emila Bocka u

'Djetinjstvo i mladost Isusa', Stuttgart 1939. (9. izd. 1994), i Helle Krause-

Zimmer u 'Dvoje Isus djece u vizualnim umjetnostima', 4. izdanje, Stuttgart

2001.

Za primjedbe Rudolfa Steinera o Zaratustri-Nazaratosu, vidi berlinsko

predavanje od 9. studenog 1909. i minhensko predavanje od 7. prosinca

1909, ponovno tiskano u 'Dublje tajne čovjekove egzistencije u svjetlu

evanđelja', SD117. Za informacije o Budinom životu i učenjima, vidi

predavanja održana ubrzo nakon Baselskog ciklusa 11. i 18. listopada 1909.

Tekstualna osnova: Predavanja je prepisao Walter Vegelahn iz Berlina.

Njegova transkripcija čini osnovu ovog izdanja. Izvorni stenografski zapis nije

dostupan.

Za 6. izdanje tekst se mogao usporediti s dokumentima koji nisu bili

dostupni za ranija izdanja. To je rezultiralo nekim manjim odstupanjima u

usporedbi s 5. izdanjem.

7, 8 i 9 izdanje su, uz nekoliko manjih ispravaka, fotomehanički reprintovi 6.

izdanja iz 1968. godine.

Što se tiče naslova sveska: predavanja su najavljena kao 'Ciklus predavanja

o Evanđelju po Luki'. 1. izdanje, objavljeno u Berlinu 1917, koje je potom



134 / 134

Rudolf Steiner - Evanđelje po Luki

objavljeno kao ciklus, već je nosilo naslov 'Evanđelje po Luki', koji je zadržan

do danas.

Što se tiče citata iz Evanđelja: gotovo svi citati su prema Lutherovom

prijevodu Biblije. 




