Evandelje po Luki

SD 114
Rudolf Steiner

Ciklus od deset predavanja,

odrzanih u Baselu od 15. do 26. rujna 1909.



VI

VII

VIl

2/134

SADRZAJ

Prvo predavanje, Basel, 15. rujna 19009. 4
Inicijati i vidovnjaci. Razlig¢iti aspekti inicijacije. Cetiri evandelja sa
stajalista duhovnog istrazivanja.

Drugo predavanje, Basel, 16. rujna 1909. 17
Evandelje po Luki kao izraz nacela ljubavi i suosjecanja. Zadaci
Bodhisattvi i Bude.

Trece predavanje, Basel, 17. rujna 1909. 31
Utapanje budistickog svjetonazora u Evandelje po Luki. Ucenje
Bude. Osmostruki put.

Cetvrto predavanje, Basel, 18. rujna 1909. 45
Vodeca mjesta u drevnoj Atlantidi. Nirmanakaya Bude i natanskog
Isusa. Adamova dusa prije pada. Reinkarnacija Zaratustre u
solomonskom djetetu Isusu.

Peto predavanje, Basel, 19. rujna 1909. 57
Utjecaj velikih struja budizma i Zaratustre u Isusu iz Nazareta.
Natanski i solomonski djecak Isus.

Sesto predavanje, Basel, 20. rujna 1909. 68
Misija hebrejskog naroda. Budino ucenje o oplemenjivanju

covjekova unutarnjeg bica i kozmicko ucenje Zaratustre. llija i lvan
Krstitelj.

Sedmo predavanje, Basel, 21. rujna 19009. 79
Dva djecaka Isusa. Utjelovljenje Krista u Isusu iz Nazareta. Vishva
Karman, Ahura Mazdao, Jahve. Duhovna loza dvanaest Bodhisattvi

i Trinaestog.

Osmo predavanje, Basel, 24. rujna 1909. 92
Razvoj svijesti covjecanstva u post atlantskom razdoblju. Misija
znanosti duha: ponovno stjecanje dominacije duhovnog nad

fizickim. Uc¢inci koji proizlaze iz Kristovog 'Ja’.

Deveto predavanje, Basel, 25. rujna 1909. 105
Sinajski zakon kao konacna objava 'Ja’. Budino ucenje o

suosjecanju i ljubavi. Kota¢ zakona. Krist kao donositelj zive snage
ljubavi.

Deseto predavanje, Basel, 26. rujna 1909. 117
Ucenje o reinkarnaciji i karmi, i krScanstvo. Dvije vrste drevne

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



3/134

inicijacije, Jona i Solomon. Krist princip i nova vrsta inicijacije.
Dogadaj Golgote kao dogadaj izveden na vanjskom planu svjetske
povijesti inicijacije.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



47134
PRVO PREDAVANJE

Basel, 15. rujna 1909.

Kad smo se prije nekog vremena okupili ovdje, mogli smo razgovarati o
dubljim krscanskim strujanjima sa stajalista Evandelja po lvanu. | tada su
se pred nasim duhovnim okom pojavile one snazne slike i ideje, koje covjek
moze stec¢i ako se udubi u ovaj jedinstveni dokument ¢covjecanstva, naime
Evandelje po Ilvanu. U nekoliko navrata smo morali naglasiti, kako, kada se
razmatra ovaj dokument, najvece dubine krscanstva izlaze na vidjelo. |
danas bi se, mnogi od onih koji su u to vrijeme slusali, ili koji su slusali
drugi ciklus o Evandelju po Ivanu, mogli zapitati: bi li sada bilo moguce,
prosiriti ili produbiti gledista koja se u nekim aspektima moraju opisati kao
najdublja, ona koja se mogu steci iz Evandelja po Ivanu, je li nekako moguce
prosiriti ili produbiti ta gledista razmatranjem drugih Kkrséanskih
dokumenata, naprimjer tri druga evandelja, razmatranjem Evandelja po
Luki, Evandelja po Mateju ili Evandelja po Marku? A svatko tko, reklo bi se,
voli teoretsku prakticnost, zapitat ce se: je li doista potrebno, sada kada smo
postali svjesni s kakvim se velikim dubinama kr§c¢anskih istina suocavamo u
Evandelju po Ivanu, je li doista potrebno o biti krscanstva raspravljati sa
stajalista ostalih evandelja, osobito sa stajalista Evandelja po Luki, koje je -
kako bi se lako moglo povjerovati - manje duboko?

Svatko tko postavi takvo pitanje i vjeruje da je rekao nesto bitno takvim
gledistem, napravio bi vrlo znacajan nesporazum. Ne samo da je kr§c¢anstvo
kao takvo neizmjerno u svojoj biti, i da se moze promatrati iz razlicitih
perspektiva, nego je i ono drugo istinito - a ovaj ciklus predavanja ima
namjeru pruziti dokaz u prilog tome - iako je Evandelje po lvanu tako
beskrajno dubok dokument, proucavanjem Evandelja po Luki, naprimijer,
mogu se nauciti stvari koje se ne mogu nauciti iz Evandelja po Ivanu. Ono
sto smo onda navikli nazivati dubokim idejama krsc¢anstva, u ciklusu o
Evandelju po Ivanu, niposto nije kr§¢anstvo u njegovoj punoj dubini; vecé
postoji mogucnost prodiranja u dubine krsé¢anstva s drugacijeg polazista. A
ovo drugo polaziste zelimo posti¢i upravo postavljanjem Evandelja po Luki u
srediste nasih razmatranja, ovoga puta s antropozofskog, duhovno
znanstvenog stajalista.

Razmotrimo nekoliko stvari kako bismo razumjeli tvrdnju da josS uvijek
postoji nesto §to se moze dobiti od Evandelja po Luki, nakon §to se iscrpe
dubine Evandelja po Ivanu. Moramo krenuti od onoga sto vidimo, kada
razmatramo svaki redak Evandelja po Ivanu, naime da se dokumenti poput
evandelja, antropozofskom promatracu, ¢ine kao dokumenti koje su napisali
ljudi koji su dublje zavirili u bit zivota i bit egzistencije, koji su kao inicijati i
vidovnjaci gledali u dubine svijeta. Ako govorimo opcenito, pojmove 'inicijat’ i

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



5/134

‘'vidovit' mozemo koristiti kao sinonimi jedan za drugog. Ali ako sada zelimo
prodrijeti u dublje slojeve duhovnog zivota tijekom nasih antropozofskih
razmatranja, onda ono sto s pravom prije nismo razlikovali, sada moramo
razlikovati, vidovnjaka i inicijata, moramo ih razlikovati kao dvije kategorije
ljudi koji su pronasli svoj put u nadosjetilna podrucja egzistencije. U
odredenom pogledu postoji razlika izmedu inicijata i vidovnjaka, iako to ne
govori nista protiv ¢injenice, da je inicijat u isto vrijeme vidovit, i da je
vidovnjak u isto vrijeme inicijat do odredenog stupnja. Ako zelite jasno
razlikovati ove dvije kategorije ljudi, tada se morate sjetiti opisa danih u
mojoj raspravi o 'Kako se stjece uvid u vise svjetove?' Morate se sjetiti, da u
biti postoje tri stupnja koja vode onkraj uobicajenog pogleda na svijet.

Znanje koje je u prvom redu dostupno covjeku, moze se okarakterizirati na
sljedec¢i nac¢in, da covjek promatra svijet svojim osjetilima, i ono Sto opaza
gleda svojim intelektom i drugim moc¢ima duse. Osim toga, postoje jos tri
razine spoznaje svijeta. Prva je ona takozvanog imaginativnog znanja, druga
je razina inspiracijskog znanja, a treca je razina intuitivnog znanja, ako rijec
intuitivno razumijemo u pravom, duhovno znanstvenom smislu.

Tko sada, posjeduje imaginativho znanje? Onaj pred cijim se duhovnim
okom, ono Sto se nalazi iza svijeta osjetila, prostire u slikama, na golemom
svjetskom platnu sa slikama, koje, medutim, nisu nimalo slicne onome §to
se u obicnom zivotu naziva slikama. Osim razlike sto za te slike
Imaginativnhog znanja, ne postoji ono §to nazivamo zakonima
trodimenzionalnog prostora, postoje i druge osobitosti ovih imaginativnih
slika, koje se ne mogu lako usporediti ni s ¢im u obicnom svijetu osjetila.

Do predodzbe imaginativhog svijeta mozemo doci, ako zamislimo da pred
nama stoji biljka i iz biljke bismo uspjeli izvuci sve ono §to je osjetilnom vida
vidljivo kao boja, tako da slobodno lebdi u zraku. Kad bismo izvukli samo
ovu boju iz biljke, i pustili je da slobodno lebdi ispred nas, imali bismo oblik
mrtve boje pred sobom. Za vidovitu osobu, medutim, ovaj oblik boje uopce
ne ostaje mrtva slika boje, radije, kada ona iz stvari izvuce ono §to je u njima
boja, tada kroz njegovu pripremu i vjezbe, ova slika u boji pocinje biti
animirana od strane duhovnog, bas kao §to je u osjetilnom svijetu bila
animirana materijalom biljke; i ¢ovjek tada pred sobom nema mrtvi obojeni
oblik, nego slobodno lebdecu obojenu svjetlost, blistavu i svjetlucavu na
najrazlicitije nacine. ali iznutra zivu. Tako da je svaka boja izraz posebnosti
duhovno-dusevnog bic¢a koje nije zamjetljivo u svijetu osjetila; to jest, boja u
osjetilnoj biljci poc¢inje postajati, za vidovnjaka, izraz dusevno-duhovnih bica.

Sada zamislite svijet ispunjen takvim Sarenim oblicima koji se odrazavaju na

najrazlicitije nacine, vjecno se mijenjaju, preobrazavaju, ali ne

ogranicavajuci svoj pogled na sareno, kao na slici treperavih odsjaja boja,

vec¢ sve to zamislite kao izraz duhovno-dusevnih bica, tako da kazete sebi:

kad ovdje bljesne zelena boja, za mene je to izraz ¢injenice da iza nje soji
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



6/134

inteligentno bice; ili kad zasvijetli crvenkasta boja, za mene je to izraz necega
Sto je strastveno bice. Sada zamislite cijelo ovo more boja koje igraju jedna u
drugoj - mogao bih uzeti jos jedan primjer i reci: more ispreplicucih senzacija
zvuka, mirisa ili okusa, jer sve su to izrazi duhovno-dusevnih entiteta koji
stoje iza njih - onda imate ono §to se naziva svijet imaginacije. To nije nesto
za §to se koristi rije¢ imaginacija kao u obicnom jeziku, iluzija, vec je stvaran
svijet. To je drugacija vrsta percepcije od one koja je osjetilna.

Covjek se u tom imaginativnom svijetu susreée sa svime onim $§to se nalazi
iza svijeta osjetila i Sto ne moze percipirati svojim 'senzualnim osjetilima’,
ako ¢emo se tako izraziti, kojim on ne opaza, recimo, covjekovo etersko tijelo,
covjekovo astralno tijelo. Svatko tko kao vidovita osoba upoznaje svijet kroz
to imaginativnho znanje, upoznaje visa bica iz njihove, da tako kazemo,
vanjstine, kao sto upoznajete ljude u osjetilnom svijetu iz njihove osjetilne
vanjstine, kada hodate ulicom i ljudi prolaze pored vas. Bolje cete ih
upoznati kada budete imali priliku razgovarati s ljudima. Ljudi vam tada
govore nesto drugacije od onoga sto vidite kada produ pored vas na ulici i
pogledaju vas. Samo ¢u jedno reci, u nekim stvarima pored kojih prolazite ne
vidite da li postoji unutarnja bol ili radost u dusi, zraci li dusa tugom ili
odusevljenjem. Ali to sve mozete saznati ako razgovarate s osobom. Jednom
on otkriva vanjstinu kroz ono sto mozete vidjeti bez njegove pomoci, drugi
put on sam vam govori. Isto je i s bicima nadosjetilnog svijeta.

Tko kao vidovnjak imaginativhom spoznajom upoznaje bica nadosjetilnog
svijeta, upoznaje samo duhovno-dusevnu vanjstinu, da tako kazem. Ali cuje
ih kako sami govore, onda dok se od imaginativhog znanja uspinje do
spoznaje kroz inspiraciju. Tada je to stvarno prava komunikacija s tim
bicima. Tada mu iz vlastitog bica govore tko su i sto su. Dakle, inspiracija je
vi§i stupanj znanja od same imaginacije, te se uspinjanjem do inspiracijskog
znanja, o bicima duhovno-dusevnog svijeta saznaje viSe nego Sto se moze
stec¢i imaginativnim znanjem.

Jos visi stupanj znanja je intuicija, ako se rije¢ intuicija ne koristi kao u
obicnom jeziku, gdje se sve nejasno sto se covjeku dogodi naziva intuicijom,
nego ako se koncept intuicije uzme u pravom duhovno znanstvenom smislu.
Intuicija je oblik spoznaje gdje ¢ovjek ne moze samo duhovno slusati sto mu
bica komuniciraju iz njih samih, ve¢ gdje se postaje jedno s tim bicima, gdje
se uranja u njihovu vlastitu bit. To je visoka razina duhovnog znanja. Jer to
zahtijeva da covjek najprije razvije ljubav prema svim bicima u sebi, gdje vise
ne pravi razliku izmedu sebe i drugih bica u duhovnom okruzenju, gdje je,
da tako kazemo, izlio svoje bice u cijelo duhovno okruzenje, gdje stvarno vise
nije izvan bic¢a koja imaju duhovni kontakt s njim, ve¢ tamo gdje je unutar
tih bica, stoji u njima. A buduci da to moze biti slucaj samo u odnosu na
duhovno-bozanski svijet, posve je opravdan izraz intuicija, sto znaci 'stajati u

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



7/134

Bogu'. - Dakle, u prvom redu se javljaju ova tri stupnja spoznaje
nadosjetilnog svijeta: imaginacija, inspiracija i intuicija.

Sada, naravno, postoji mogucnost stjecanja ove tri razine nadosjetilnog
znanja. Ali takoder je moguce, naprimjer, u bilo kojoj inkarnaciji napredovati
samo do razine imaginacije; tada doticnom vidovnjaku ostaju skrivena ona
podrucja duhovnog svijeta do kojih se moze doc¢i samo inspiracijom i
intuicijom. Tada je osoba 'vidovita' osoba. - U nasem danasnjem vremenu
opcenito nije uobicajeno voditi ljude do visih stupnjeva nadosjetilnog znanja,
a da ih prethodno ne pustimo da produ kroz stupanj imaginacije, tako da je
u nasim danasnjim okolnostima tesko moguce da bi netko mogao, da tako
kazemo, preskociti stupanj imaginacije i da bude voden ravno na stupanj
inspiracije ili intuicije. Ali ono §to danas nikako ne bi bilo ispravno, ipak se
moglo dogoditi u nekim drugim razdobljima ljudskog razvoja i takoder se
dogadalo.

Postojala su vremena u evoluciji covjecanstva kada su stupnjevi
nadosjetilnog znanja bili, da tako kazemo, rasporedeni izmedu razlic¢itih
osobnosti: imaginacija s jedne, inspiracija i intuicija s druge strane. Tako su,
naprimjer, postojala mjesta misterija gdje su ljudi imali tako otvorene oci, da
su bili vidoviti u svijetu imaginacije, da im je bio dostupan simbolicki svijet
slika. Jer ti ljudi, koji su bili tako vidoviti, rekli su sebi: za ovu inkarnaciju
odricem se postignuca visih stupnjeva, inspiracije i intuicije - time bi postali
sposobni toc¢no vidjeti unutar svijeta imaginativnog. Oni su se, da tako
kazemo, istrenirali do vrlo posebnog stupnja da vide u ovom svijetu
imaginacije.

Ali sada je jedna stvar za njih neophodna. Svatko tko zeli vidjeti samo u
svijetu imaginacije, a suzdrzava se od prodora u svijet inspiracije i intuicije,
Zivi, U izvjesnom smislu, u neizvjesnosti. Taj svijet protocnog, imaginativnog
je tako rec¢i bezgranican, i ako se covjek prepusti samome sebi, u njemu
dusom pliva amo-tamo, a da zapravo ne zna tocan smjer i odrediste. Dakle,
u tim vremenima i kod onih naroda gdje su se neki ljudi odricali visih razina
znanja, bilo je potrebno da se vidoviti, imaginativni ljudi potpuno predano
vezu za svoje vode, za one koji su imali duhovnu percepciju otvorenu
Inspiraciji 1 intuiciji. Samo inspiracija i intuicija pruzaju sigurnost u
duhovnom svijetu, da se tocno zna: tamo vodi put, tamo je cilj. - S druge
strane, ako nedostaje znanje inspiracije, covjek ne moze sebi reci: tu je put,
tamo moram i¢i da dodem do cilja. - Ako to sami ne mozete reci, onda se
morate prepustiti strucnom vodenju nekoga tko vam to moze reci. Stoga se
na tako mnogo mjesta s pravom naglasava, da se osoba koja se prvo uspinje
do imaginativhog znanja mora intimno vezati uz gurua, uz vodica, koji joj
daje smjernice i ciljeve u odnosu na ono s§to sama sebi ne moze dati.

S druge strane, medutim, bilo je takoder korisno u odredenim vremenima -
danas se to vise ne radi - dopustiti drugim ljudima da na odredeni nacin
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



8/134

preskoce imaginativno znanje i odvesti ih ravno do inspiracijske spoznaje ili
eventualno do intuitivhe spoznaje. Takvi ljudi su se suzdrzali od gledanja
imaginativnih slika duhovnog svijeta oko sebe; prepustili su se samo onim
dojmovima iz duhovnog svijeta koji su emanacije iz nutrine duhovnih bica.
Oni su duhovnim usima slusali ono §to su bica duhovnog svijeta govorila. To
je kao da ste imali zid izmedu sebe i druge osobe, i niste mogli vidjeti tu
osobu; ali cujete ga kako govori iza zida. Svakako je moguce, da bi ljudi
mogli odustati od gledanja u duhovni svijet, kako bi se brze doveli do
duhovnog slusanja izjava duhovnih bica. Svejedno vidi li netko slike
imaginativnog svijeta ili ne, ako je u stanju duhovnim usima cuti sto bica u
nadosjetilnom svijetu imaju za reci o sebi samima, onda za takvu osobu
kazemo: obdaren je 'unutarnjom rije¢i' - za razliku od vanjske rijeci koju
imamo u fizickom svijetu od osobe do osobe. Tako mozemo stvoriti
predodzbu da takoder postoje ljudi koji, bez gledanja u imaginativni svijet,
Imaju unutarnju rijec¢, i mogu cuti izjave duhovnih bic¢a i komunicirati ih.

Postojalo je vrijeme u evoluciji ¢ovjecanstva kada su, ljudi s ove dvije vrste
nadosjetilnih iskustava radili zajedno. | buduci da se svaki od njih odrekao
pogleda od drugoga, i mogao preciznije i jasnije razviti ono za §to je bio
sposoban, jer je to bio slucaj, to je u odredenim trenucima unutar misterija
rezultiralo divnom suradnjom. Neki su imali, da tako kazem, imaginativnu
vidovitost; oni su se posebno uvjezbavali da vide svijet slika. A bilo je i onih
koji su preskocili svijet imaginacije; oni su se posebno uvjezbavali da u svoje
duse upijaju unutarnju rije¢, koja se dozivljava kroz inspiraciju. | tako je
jedan mogao rec¢i drugome sto je naucio kroz svoju posebnu obuku. To je
bilo moguce u vremenima kada je postojao stupanj povjerenja medu ljudima
koji je danas nemoguc¢ - jednostavno zbog nacina na koji zivimo. Danas nitko
ne vjeruje drugome tako snazno, da bi slusao ono sto drugi opisuje kao slike
Imaginativnog svijeta, a zatim dodao ono sto sam zna iz inspiracije, u dobroj
vjeri da su opisi drugoga tocni. Danas se svatko zeli sam u to uvjeriti. To je
legitiman nacin naseg vremena. Vrlo malo ljudi bi se danas zadovoljilo
jednostavnim vjezbanjem imaginacije, kao §to je to bila uobicajena praksa u
nekim vremenima. Stoga je za danasnje vrijeme neophodno da se ¢ovjek vodi
korak po korak kroz tri stupnja viseg znanja, ne izostavljajuci ni jedno ni
drugo.

Na svim razinama nadosjetilnog znanja susrecemo se s velikim misterijama
koje su povezane s onim dogadajem koji nazivamo Krist-dogadaj, tako da
imaginativno znanje, inspiracijsko znanje i intuitivno znanje imaju mnogo,
beskrajno mnogo za rec¢i o tom Krist-dogadaju.

Ako sada, polaze¢i s ovog gledista, okrenemo pogled natrag na cetiri
Evandelja, mozemo rec¢i da je Evandelje po Ilvanu napisano sa stajalista
inicijata koji je u misterije svijeta bio uronjen do razine intuicije, koji tako
opisuje Krist-dogadaj za percepciju nadosjetilnog svijeta do razine intuicije.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



9/134

Ali svatko tko pomno promatra osobitosti Evandelja po lvanu morat c¢e reci -
kao sto ¢emo vidjeti u ovom nizu predavanja - da je sve Sto nam se u
Ivanovu evandelju ¢ini posebno jasno, da je receno sa stajalista inspiracije i
intuicije, te da je sve sto proizlazi iz slika imaginacije, s tim u usporedbi
blijedo i nejasno. Tako autora Evandelja po Ivanu mozemo nazvati -
zanemarimo li ono sto je joS pokupio iz imaginacije - glasnikom svega sto se
odnosi na Krist-dogadaj koji se javlja za one koji imaju od unutarnje rijeci do
intuicije. Stoga pisac Evandelja po Ivanu u biti govori tako da otajstva
kraljevstva Kristova karakterizira unutarnjom Rijeci ili Logosom. Evandelje
po Ivanu temelji se na inspiracijski-intuitivnom uvidu.

Drugacija je situacija s ostala tri evandelja. | nijedan drugi pisac evandelja
nije tako jasno izrazio ono §to je zapravo imao za reci kao pisac Evandelja po
Luki.

Kratak, izvanredan prolog prethodi Evandelju po Luki, prolog koji kaze,
zapravo, da su mnogi ljudi prije pisca Evandelja po Luki ve¢ krenuli sa
prikupljanjem 1 predstavljanjem svakakvih prica koje su kruzile o
dogadajima u Palestini, i da, kako bi to ucinio preciznijim i urednijim, pisac
Evandelja po Luki sada se obvezuje prikazati ono sto - sada dolaze znacajne
rijeci - oni koji su od pocetka - kako se obi¢cno prevodi - 'bili ocevici i sluge
Rijeci" mogu priopciti (Luka 1, 1-2). Dakle, pisac Evandelja po Luki zeli
priopc¢iti ono sto imaju rec¢i oni koji su bili ocevici - bilo bi bolje da
upotrijebimo rije¢ 'vidjeoci' - i sluge Rijeci. U smislu Evandelja po Luki,
‘'vidjeoci' su oni ljudi koji imaju imaginativho znanje, koji mogu prodrijeti u
svijet slika i tamo uociti Krist-dogadaj, koji su posebno osposobljeni da vide
kroz takve imaginacije, vidjeoci koji vide precizno i jasno - na tome temelji
svoje izjave pisac Lukinog evandelja - i koji su ujedno bili 'sluge Rijeci'.
Znacajne rijeci! On ne kaze 'posjednici’ Rijeci, jer to bi bili ljudi koji imaju
potpuno inspiracijsko znanje, vec¢ 'sluge' Rijeci, sluge, dakle onih, koji
nemaju pristup u onoj mjeri u kojoj ga imaju u imaginaciji, ali kojima su
dostupna ocitovanja svijeta inspiracije. Njima, slugama, priopceno je ono sto
se s inspiracijom opaza, to mogu proglasiti jer su im tako rekli njihovi ucitelji
s inspiracijom. Oni su sluge, a ne vlasnici Rijeci.

Dakle, Evandelje po Luki vraca se na poruke onih koji u vidjeoci i putuju
svjetovima imaginacije, koji su ono §to vide u svjetovima imaginacije naucili
izrazavati sredstvima dostupnim covjeku inspiracije, koji su tako postali
sluge Rijeci.

Opet imamo primjer kako su Evandelja precizno izgovorena i kako te rijeci
moramo shvatiti upravo doslovno. Sve je egzaktno i tocno, u takvim
dokumentima pisanim na temelju znanosti duha, a suvremeni covjek cesto
nema pojma o egzaktnosti, o tocnosti s kojom su u tim dokumentima
odabrane rijeci.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



10/ 134

Ali sada, kao i uvijek kada takva razmatranja vodimo s antropozofskog
gledista, moramo se takoder sjetiti, da za znanost duha, Evandelja nisu
izvori znanja u pravom smislu rije¢i. Cinjenica da je nesto zapisano u
Evandeljima, ne bi to nuzno ucinila istinom, za nekoga tko striktno stoji na
temelju znanosti duha. Duhovni se znanstvenik ne oslanja na pisane
dokumente, ve¢ na ono §to sama duhovno znanstvena istrazivanja pruzaju u
njegovo vrijeme. Ono §to bica duhovnog svijeta imaju za reci iniciranima i
vidovnjacima u nase vrijeme, izvor je prave znanosti duha, za inicirane i za
vidovnjake. | ti su izvori u nekim aspektima isti, u nase vrijeme kao i u
vremenima koja sam upravo opisao. Stoga se i danas vidovitima mogu
nazvati oni koji imaju uvid u imaginativni svijet, a iniciranima samo oni koji
se mogu uzdic¢i do razine inspiracije i intuicije. Stoga, za ova vremena, iskaz
vidovnjaka, ne mora se podudarati s onim od inicijata.

Ono sto susrecemo u Evandelju po Ivanu, moglo se temeljiti samo na
istrazivanju inicijata koji je bio u stanju uzdi¢i se do inspiracijskog i
intuitivnog znanja. Ono sto susrecemo u drugim evandeljima, moglo se
temeljiti na porukama imaginativnih, vidovitih ljudi koji jos nisu bili
sposobni sami se uzdici u svijet inspiracije i intuicije. Dakle, ako se strogo
drzimo danasnje razlike, Evandelje po Ivanu temelji se na inicijaciji; ostala
tri evandelja, posebno Lukino evandelje, ¢ak i prema samom piscu, temelje
se na vidovitosti. | buduci da se osobito temelji na vidovitosti, jer je pozvano
u pomoc¢ sve Sto i najvjestiji vidovnjak moze vidjeti, nudi nam to¢nu sliku
onoga Ssto se u Evandelju po Ivanu moze prikazati samo u blijedim slikama.
Kako bih jos jasnije istaknuo razliku, zelio bih reci sljedece.

Pretpostavimo - sto danas tesko da je sluc¢aj - da je osoba inicirana, pa joj je
otvoren svijet inspiracije i intuicije, ali da nije vidovita, pa stoga nije mogla
percipirati svijet imaginacije. Takva se osoba susrece s drugom osobom koja
mozda uopce nije inicirana, ali kojoj je kroz neke okolnosti otvoren svijet
imaginacije, tako da moze vidjeti cijelo polje imaginacije. Osoba ove druge
vrste mogla bi priopciti prvome mnogo toga sto ovaj ne vidi, Sto mozda prije
moze objasniti inspiracijom, ali §Sto sam ne moze vidjeti jer mu nedostaje
vidovitosti. Ljudi koji su vidoviti a da nisu inicirani, danas su vrlo brojni;
suprotno jedva da je slucaj. Ipak, moze se dogoditi da neka inicirana osoba
ima dar vidovitosti, ali u odredenom slucaju, iz nekog razloga ne moze vidjeti
imaginaciju. Tada bi mu vidovita osoba mogla re¢i mnoge stvari koje su mu
JOS nepoznate.

Uvijek se mora striktno naglasavati, da se antropozofija ili znanost duha ne
temelji ni na c¢emu drugome nego na izvorima inicijata, odnosno da niti
Evandelje po Ivanu niti ostala Evandelja nisu izvori njezina znanja. Ono s§to
se danas moze istrazivati bez povijesnog dokumenta, izvor je za
antropozofsko znanje. Ali onda pristupamo dokumentima i trazimo ono, $to
duhovno istrazivanje danas moze pronaci, i usporedujemo s dokumentima.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



11/134

Ono §to duhovno istrazivanje danas moze pronaci bez dokumenta o Krist-
dogadaju - moze pronaci u bilo kojem trenutku - ponovno nalazimo na
velicanstven nacin u Evandelju po Ivanu. | zato je to tako vrijedan tekst, jer
nam pokazuje da je u vrijeme kada je napisan, postojao netko tko je pisao na
isti nacin na koji danas moze pisati netko tko je iniciran u duhovni svijet.
Takoredl, isti glas koji se danas cuje, dolazi nam iz dubine stoljeca.

Slican je slucaj i s drugim evandeljima, kao i s Evandeljem po Luki. Nisu
nam slike koje nam opisuje pisac Evandelja po Luki izvor spoznaje visih
svjetova, vec je za nas izvor, ono §to nam daje uzdizanje u sam nadosjetilni
svijet. A kada govorimo o Krist-dogadaju, izvor za nas je i onaj veliki prikaz
slika i imaginacija koje se pojavljuju kada usmjerimo svoj pogled na ono sto
stoji na pocetku nase ere. A ono sto nam se predstavlja, usporedujemo sa
slikama i imaginacijama, koje nam opisuje Evandelje po Luki. A ovaj ciklus
predavanja, ima za cilj pokazati kako se slike imaginacije, koje ljudi danas
dobivaju, mogu usporediti s opisima s kojima se suocavamo u Evandelju po
Luki.

Istina je da za duhovno istrazivanje, kada se prosiri na dogadaje iz proslosti,
postoji samo jedan izvor. Taj izvor ne lezi u vanjskim dokumentima. Ni
kamenje koje vadimo iz zemlje, ni dokumenti koji se ¢uvaju u arhivima, ni
ono §to su povjesnicari, nadahnuti ili nenadahnuti, napisali, nije izvor
znanosti duha. lzvor za nase duhovno istrazivanje, je ono Sto mozemo
procitati u neprolaznoj kronici, u Akasa kronici. Moguce je znati Sto se
dogodilo bez ikakvog vanjskog dokumenta.

Dakle, danasnji covjek moze birati dva nacina za dobivanje podataka o
proslosti. On moze uzeti vanjske dokumente ako zeli saznati nesto o
vanjskim dogadajima, povijesne dokumente, ili, ako Zzeli nauciti nesto o
duhovnim okolnostima, pogleda vjerske dokumente. Ili se moze upitati: Sto
kazu oni ljudi koji su svojim duhovnim oc¢ima otvorili onu neprolaznu
kroniku koju nazivamo Akasa kronika, taj veliki plato u kojem je
neprolaznim zapisom, zapisano sve sto se ikada dogodilo u razvoju svijeta,
Zemlje i covjecanstva?

Covjek koji se uzdize u nadosjetilne svjetove, postupno uci g¢itati ovu
kroniku. Ona nije obican zapis. Zamislite pred vasim duhovnim okom, tijek
dogadaja kako su se odvijali. Zamislite cara Augusta i sva njegova djela kako
vam se kao u magli pojavljuju pred ocima. Sve sto se nekad dogodilo, pred
vasim je okom. Tako to stoji pred duhovnim istrazivacem, i on to svaki cas
moze ponovno dozivjeti. Ne trebaju mu nikakvi vanjski dokazi. Dovoljno je
samo usmjeriti svoj pogled na odredenu tocku svijeta ili ljudske povijesti, i
dogadaji koji su se zbili, pojavit ¢ce se pred njegovim ocima u duhovnoj slici.
Na taj nacin duhovni pogled moze lutati kroz prosla vremena. Ono §to tamo
vidi, zabiljezeno je kao rezultat duhovnog istrazivanja.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



12/134

Sto se tada dogodilo, u vremenima kada pocinje nas kalendar? Ono sto se
tamo dogodilo, moze se vidjeti duhovnim okom, i moze usporediti s onim §to
nam, naprimjer, govori Evandelje po Luki. Tada duhovni istrazivac
prepoznaje da su u to vrijeme postojali takvi vidovnjaci koji su takoder vidjeli
Sto je bilo u proslosti; i mozemo usporediti, kako se ono §to nam oni mogu
reci kao svoju sadasnjost, odnosi prema onome §to mi mozemo vidjeti kada
pogledamo natrag u Akasa zapis.

Uvijek moramo imati na umu da ne crpimo iz dokumenata, nego da crpimo
iz samog duhovnog istrazivanja, i da u dokumentima iznova trazimo ono sto
je izvuceno iz duhovnog istrazivanja. To povecava vrijednost dokumenata, i
omogucuje nam da na temelju vlastitog istrazivanja odlucimo o istinitosti
onoga Sto sadrze. Na taj nacin oni pred nama rastu kao izraz istine, jer
istinu i samo mozemo prepoznati. Ne moze se izraziti nesto §to je upravo
opisano, a da se istovremeno ne istakne, da ovo citanje Akasa zapisa nije
tako jednostavno kao, naprimjer, promatranje dogadaja u fizickom svijetu.
Zelio bih se posluziti posebnim primjerom, kako bih ilustrirao gdje leze
odredene poteskocée pri ¢itanju Akasa zapisa. Zelio bih to ilustrirati na
primjeru samog covjeka.

Iz elementarne antropozofije znamo da se covjek sastoji od fizickog tijela,
eterskog tijela, astralnog tijela i 'Ja'. Onog trenutka kada se covjeka vise ne
promatra samo na fizickom planu, nego se uspinje u duhovni svijet, tada
pocinju poteskoce. Kada covjeka imate ispred sebe, pred sobom imate
jedinstvo; tu imate njegovo fizicko tijelo, njegovo etersko tijelo, njegovo
astralno tijelo i njegovo 'Ja'. Ako covjeka promatrate dok je budan, sve vidite
u jednoj cjelini. Onog trenutka, kada covjeka vise ne promatrate dok je
budan, nego kada se, da bi ga se promatralo, morate uzdic¢i u vise svjetove,
gdje taj uspon postaje nuzan, odmah pocinju poteskoce. Ako se, naprimjer,
nocu, kada zelimo vidjeti cijelog covjeka, uzdignemo u svijet imaginacije
kako bismo vidjeli, naprimjer, astralno tijelo - jer ono je izvan fizickog tijela -
tada smo covjeka podijelili na dva odvojena dijela.

Ovo sto sada opisujem, doista ce se dogoditi samo u najrjedim slucajevima,
jer je promatranje ljudi jos uvijek relativno lako; ali mozete dobiti predodzbu
0 poteskocama. Zamislite da netko ude u prostoriju u kojoj spava vise ljudi.
Ako ima sposobnost vidovitosti, vidi fizicka tijela i eterska tijela kako leze u
krevetima; onda, kada postane vidovit, vidi astralna tijela. Ali ovaj svijet
astralnog je svijet propusnosti. Tamo gore u astralnom svijetu, astralna tijela
prolaze jedna kroz drugo. Cak i ako obuéenom vidovnjaku to nece biti lako
shvatiti, ipak bi se moglo dogoditi da, kada pogleda cijelu skupinu ljudi koji
tamo spavaju, lako moze pobrkati koje astralno tijelo pripada kojem fizickom
tijelu dolje. Rekao sam da nije lako da se to dogodi, jer ovakvo videnje
relativno spada u najnize stupnjeve, i jer je osoba dobro pripremljena kako
da pravi razliku u takvom slucaju. Ali ako se u visim svjetovima ne

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



13/134

razmatraju ljudi, nego druga duhovna bica, tada poteskoce postaju prilicno
velike. Da, za covjeka su prilicno velike, ako ga se promatra ne kao
sadasnjeg covjeka, nego u cijelom njegovom bicu dok prolazi kroz
inkarnacije.

Dakle, ako pogledate osobu koja je sada ziva, pitate se: gdje je bilo njegovo
‘Ja’ u prethodnoj inkarnaciji? - tako da do njegove prethodne inkarnacije
morate proc¢i kroz svijet devahana. Morate moci odrediti koje je 'Ja' uvijek
pripadalo prethodnim inkarnacijama te osobe. Morate biti u stanju drzati
zajedno kontinuirano 'Ja', i razlicite razine ovdje dolje na Zemlji na
kompliciran nacin. Vrlo je lako moguca greska, vrlo je lako pogrijesiti ako se
trazi boraviste 'Ja' u prethodnim tijelima. Dakle, kada se netko uspinje u
vise svjetove, nije lako drzati zajedno sve sto osobnosti pripada, zajedno s
onim $to je zabiljezeno u Akasa zapisima kao njene prethodne inkarnacije.

Pretpostavimo da je netko dobio sljedeci zadatak. Ispred sebe bi imao osobu,
recimo Hansa Mullera. Kao vidovnjak ili inicirana osoba on pita: tko su
fizicki preci ovog Hans Mullera? Pretpostavimo da su svi vanjski fizicki
dokumenti izgubljeni i da se mozemo osloniti samo na Akasa zapis. Stoga je
morao potraziti fizicke pretke, morao je pokusati odrediti oca, majku, djeda i
tako dalje, iz Akasa zapisa, kako bi vidio kako se fizicko tijelo razvilo u
fizickoj lozi. Ali onda bi se moglo postaviti pitanje: koje su bile prethodne
inkarnacije ove osobe? Mora krenuti potpuno drugacijim putem od onog
kojim dolazi do fizickih predaka covjeka. Morat ce se vratiti mnogo, mnogo
vremena ako zeli do¢i do ranijih inkarnacija 'Ja’. Tu ve¢ imate dvije struje.
Niti je fizicko tijelo, kakvo stoji pred nama, potpuno nova kreacija, jer potjece
od predaka u fizickoj liniji nasljeda, niti je 'Ja' potpuno nova kreacija, jer je
povezan s ranijim inkarnacijama.

Ali ono §to se odnosi na fizicko tijelo i 'Ja’, takoder se odnosi na srednje
¢clanove, etersko tijelo i astralno tijelo. Vecina vas c¢e znati da etersko tijelo
nije potpuno nova kreacija, ve¢c da je mozda slijedilo neki put kroz
najrazlicitije oblike. Rekao sam vam kako se etersko tijelo Zaratustre,
ponovno pojavilo u eterskom tijelu Mojsija - to je isto etersko tijelo. Ako
bismo ispitali Mojsijeve fizicke pretke, dobili bismo jednu liniju. Kad bi se
ispitali preci Mojsijeva eterskog tijela, nasla bi se drugacija linija: tu bi dosli
do eterskog tijela Zaratustre i do drugih eterskih tijela.

Bas kao sto treba slijediti potpuno razlicite struje za fizicko tijelo nego za
etersko tijelo, isto vrijedi i za astralno tijelo. 1z svakog ¢lana ljudske prirode,
mozemo doci u razlicite struje. Dakle, mozemo reci: etersko tijelo je eterska
reinkarnacija eterskog tijela koje je bilo u potpuno drugoj individualnosti,
uopce ne u istoj u kojoj je 'Ja' prethodno bilo utjelovljeno. A isto mozemo reci
I za astralno tijelo.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



14/134

Kada se uspinjemo u vise svjetove da ispitamo covjeka u smislu njegovih
ranijih ¢lanova, sve pojedinacne struje se razilaze. Jedno nas vodi u ovom,
drugo u onom smjeru, i u duhovnom svijetu dolazimo do vrlo slozenih
procesa. Ako netko zeli potpuno razumjeti covjeka sa stajaliSta duhovnog
iIstrazivanja, ne smije ga opisati samo kao potomka njegovih predaka, ne
samo da svoje etersko tijelo izvodi od ovog ili onog bica, ili svoje astralno
tijelo od ovog ili onoga bica, ve¢ u potpunosti mora opisati kako su sva ova
cetiri ¢clana prosla svoj put dok se sada nisu ujedinila u ovo bice. Ne mozete
uciniti samo jedno. Naprimjer, moze se pratiti put koji je imalo etersko tijelo,
I do¢i do vaznih spoznaja. Druga osoba moze slijediti put astralnog tijela.
Jedan moze o eterskom tijelu, drugi moze staviti vec¢i naglasak na astralno
tijelo i dati svoje opise u skladu s tim. Onome tko i sam ne promatra sve ono
Sto vidoviti ljudi govore o nekom bicu, biti ce mu svejedno kaze li se ovo ili
ono; ¢init ¢e mu se kao da se uvijek iznova opisuje ista stvar. Za njega ce
onaj koji opisuje samo fizicku osobnost reci isto sto i onaj koji opisuje
etersko tijelo; uvijek ce vjerovati da se opisuje Hansa Millera.

Sve ovo vam sada moze dati sliku slozenosti okolnosti, s kojima se
suocavamo kada zelimo opisati prirodu bilo kojeg fenomena u svijetu - bio to
covjek ili bilo koje drugo bice - sa stajalista vidovitih istrazivanja ili
istrazivanja iniciranih. Ono sto sam upravo rekao, morao sam reci; jer iz
ovoga mozete vidjeti, da samo najopseznije istrazivanje Akasa zapisa, koje
ide u svim smjerovima, moze dovesti bilo koji entitet jasno pred nase
duhovno oko.

Bice koje stoji pred nama, takoder u smislu u kojem ga opisuje Ivanovo
evandelje, koje pred nama stoji s 'Ja’ - bez obzira da li prije ili poslije Ivanova
krstenja, oslovljavamo li ga kao Isusa iz Nazareta prije krstenja, ili kao Krista
nakon lvanova krstenja - on pred nama stoji s 'Ja’, s astralnim tijelom, s
eterskim tijelom i s fizickim tijelom. Potpuno ih mozemo opisati sa stajalista
Akasa zapisa, samo ako slijedimo staze kojima su ta cetiri ¢lana tadanjeg
bica Krista Isusa isla u razvoju covjecanstva. Tek tada ih mozemo ispravno
razumjeti. Ovdje se radi o potpuno razumijevanju podataka o Krist dogadaju
sa stajalista suvremenog duhovnog istrazivanja, gdje se mora rasvijetliti ono
Sto se ¢ini proturjecnim u cetiri evandelja.

Cesto sam isticao zasto danasnje ¢isto materijalisticko istrazivanje ne moze
vidjeti visoku vrijednost, istinitu vrijednost Evandelja po Ivanu: jer ne moze
shvatiti da visi inicijat vidi drugacije, dublje od ostalih. Izmedu ostala tri
evandelja, sinopticka, oni kojima se Ivanovo evandelje ne svida pokusavaju
stvoriti nekakav sklad. Medutim, bit ce tesko postici sklad ako se uzmu u
obzir samo vanjski materijalni dogadaji. Jer ono Ssto ¢e za nas biti od
posebne vaznosti na sutrasnjem predavanju, razmatranje zivota Isusa iz
Nazareta prije njegova krstenja od Ivana, opisali su nam dvojica evandelista,
pisac Evandelja po Mateju i pisac Evandelja po Luki; i s vanjskog

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



15/134

materijalistickog gledista ovdje postoje razlike, koje ni na koji nacin ne
podlijezu onome Sto se mora pretpostaviti kao razlike izmedu ostala tri
Evandelja i Evandelja po Ivanu.

Uzmimo c¢injenice. Pisac Evandelja po Mateju opisuje da je rodenje kreatora
krs¢anstva unaprijed najavljeno, da se to rodenje dogada, da dolaze magovi s
istoka koji su vidjeli zvijezdu, da ih je zvijezda dovela do mjesta gdje se rodio
Spasitelj. Dalje opisuje kako to privliaci Herodovu pozornost i kako, da bi
izbjegli Herodovu akciju, koja se sastoji u pokolju djece u Betlehemu,
Spasiteljevi roditelji s djetetom bjeze u Egipat. Kad je Herod umro, Josipu,
Isusovom ocu, rec¢eno je da se moze vratiti, a on se iz straha od Herodova
nasljednika ne vraca u Betlehem, ve¢ odlazi u Nazaret. - Danas ¢u se
suzdrzati od najave Krstitelja. Medutim, zelio bih istaknuti da ako
usporedimo Evandelje po Luki i Evandelje po Mateju, navjestaj Isusa iz
Nazareta odvija se sasvim razlicito u dva evandelja: jednom je to Josipu,
drugi put Mariji.

Zatim iz Evandelja po Luki vidimo kako su roditelji Isusa iz Nazareta prvotno
zivjeli u Nazaretu, a zatim su jednom prilikom otisli u Betlehem, naime na
popis stanovnistva. Dok su bili tamo, Isus se rodi. Zatim, nakon osam dana,
dolazi do obrezivanja - nista o bijegu u Egipat - i nakon nekog vremena,
nedugo zatim, dijete se prikazuje u hramu. Vidimo da se prinosi zrtva, sto je
uobicajeno, i da se nakon toga, roditelji s djetetom vracaju u Nazaret i tamo
zive. A onda nam je ispricana izvanredna prica, prica o tome kako je
dvanaestogodisnji Isus, tijekom posjeta koji su njegovi roditelji ucinili
Jeruzalemu, ostao u hramu, kako su ga trazili, kako ga onda ponovno
nalaze u hramu medu onima koji tumace Pismo, kako im se tamo ¢ini kao
vjest u tumacenju Pisma, kako se u krugu pismoznanaca cini inteligentnim i
mudrim. Zatim ide prica kako dijete opet vode kuci i kako ono odrasta; a o
njemu nista posebno ne cujemo do Ivanova krstenja.

Ovdje imamo dvije price o Isusu iz Nazareta prije Kristova uznesenja. Onaj
tko ih zeli pomiriti, mora se prije svega zapitati, kako moze pomiriti pricu da
su odmah nakon Isusova rodenja roditelji, Josip i Marija, ponukani da s
djetetom pobjegnu u Egipat i potom se opet vrate, prema uobicajenom
materijalistickom gledistu, s prikazanjem u hramu po Luki.

Tu ¢emo vidjeti, da ¢e nam se ono sto nam se ¢ini kao potpuna kontradikcija
za fizicko poimanje, pokazati kao istina u svijetlu duhovnog istrazivanja.
Obje su istinite, iako se ¢ini da proturjece jedna drugoj u fizickom svijetu.
Upravo su tri sinopticka evandelja, Evandelja po Mateju, Marku i Luki,
trebala ljude prisiliti da usvoje duhovno razumijevanje cinjenica ljudskih
dogadaja. Jer ljudi bi trebali shvatiti da se nista ne postize, ako se ne
razmislja o prividnim proturje¢jima u takvim dokumentima ili se govori o
'‘pjesnickoj’ slobodi kada se ne moze proci kroz stvarnost.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



16/ 134

Ovoga puta imat cemo priliku govoriti o0 necemu o ¢emu nam Evandelje po
Ivanu nije dalo priliku govoriti detaljnije, a to su dogadaji koji su se zbili
prije Ivanova krstenja, prije nego sto je bice Krista uslo u tri tijela Isusa iz
Nazareta. A mnoge vazne zagonetke o naravi krSéanstva razrijesiti cemo
slusajuc¢i - iz istrazivanja Akasa zapisa - kakva je bila narav Isusa iz
Nazareta prije nego sto je Krist uzeo njegova tri tijela.

Sutra ¢cemo zapoceti ispitivanjem prirode i zivota Isusa iz Nazareta iz Akasa
zapisa, a zatim se zapitati: kako se ono §to mozemo znati iz ovog izvora, 0
pravoj prirodi Isusa iz Nazareta, moze usporediti, S onim Sto je opisano u
Evandelju po Luki, kao ono sto dolazi od onih koji su u to vrijeme 'vidjeoci' ili
'sluge Rijeci', Logosa?

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



177134
DRUGO PREDAVANJE

Basel, 16. rujna 1909.

Kroz razlicita razdoblja krs¢anskog razvoja, lvanovo evandelje uvijek je bio
dokument koji je ostavljao najdublji dojam na sve one koji su trazili posebnu
dubinu, unutarnje uranjanje u kr§cansku struju svijeta. Stoga je ovo
Ivanovo evandelje bilo dokument svih krs¢anskih mistika koji su nastojali
zivjeti ono §to je predstavljano u Ivanovom evandelju u osobnosti i bicu
Krista Isusa.

Kroz stoljeca, krscanski ljudi pristupali su Lukinom evandelju na donekle
drugaciji nacin. Gledano iz drugacije perspektive, to u biti odgovara onome
Sto smo vec jucer nagovijestili o razlici izmedu Ivanovog evandelja i Lukinog
evandelja. Dok je Ivanovo evandelje, u odredenom smislu, bilo dokument za
mistike, Lukino evandelje uvijek je bilo svojevrsna poucna knjiga za Siru
javnost, za one koji su se, moglo bi se rec¢i u odredenom smislu, mogli uzdici
iz jednostavnosti i izravnosti svojih srca u sferu krs¢anskog osjecaja. Kao
poucna knjiga, Lukino evandelje opstalo je kroz stoljeca. Za sve one
opterecene patnjom i boli, ono je uvijek bilo izvor unutarnje utjehe. Jer u
ovom evandelju toliko se toga proglasava o velikom Tjesitelju, velikom
Dobrocinitelju ¢ovjecanstva, Spasitelju opterecenih i potlacenih. Knjiga kojoj
su posebno posvetili pozornost oni koji su se nastojali prozeti krs¢canskom
ljubavlju bilo je Evandelje po Luki, jer se vise nego u bilo kojem drugom
krscanskom dokumentu, u ovom Evandelju po Luki otkriva moc¢ i prodorna
sila ljubavi. I oni koji su na bilo koji nacin bili svjesni - i to se u osnovi moze
odnositi na sve ljude - da su opteretili svoja srca nekim grijehom, uvijek su
nalazili pouku, utjehu i uzdizanje opterecene duse kada su gledali u Lukino
evandelje i njegovo navijestanje te mogli sebi reci: Krist Isus pojavio se ne
samo za pravednike, vec¢ i za gresnike; sjedio je za stolom s gresnicima i
carinicima. Dok Ivanovo evandelje zahtijeva mnogo pripreme da bi djelovalo
na covjeka, za Lukino evandelje se moze reci da nijedan um nije toliko nizak,
toliko nezreo da ne moze u potpunosti upiti svu toplinu koja proizlazi iz
Lukinog evandelja.

Dakle, Lukino evandelje oduvijek je bila knjiga za Siru javnost, ona koja je
mogla pouciti ¢ak i djetinjasti um. Sve Sto je ostalo djec¢je u ljudskoj dusi, od
najranijih zivotnih faza do najstarijih, oduvijek je osjecalo privlacnost prema
Lukinom evandelju. | prije svega, ono gdje su krséanske istine bile slikovito
prikazane, ono sto je umjetnost preuzela od krscanskih istina kao svoju
temu - mnogo je doista proizaslo i iz drugih evandelja - ali ono sto je uvijek iz
umjetnosti najsnaznije govorilo ljudskim srcima, iz slikarstva, nalazimo
izrazeno u Lukinom evandelju i odatle se ulijeva u umjetnost. Svi duboki

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



18/ 134

odnosi izmedu Krista Isusa i Ivana Krstitelja, koji su tako cesto nalazili
slikovni prikaz, imaju svoj izvor u ovoj neprolaznoj knjizi, Evandelju po Luki.

Svatko tko ovaj dokument promatra iz ove perspektive, otkrit ¢e da je, od
pocetka do kraja, uronjen, takoreci, u nacela ljubavi, suosjecanja,
jednostavnosti, ¢cak, do odredene mjere, djetinjastosti. A gdje je drugdje ta
djetinjastost izrazena tako toplo nego u djecjoj pric¢i Isusa iz Nazareta, koju
nam je ispricao pisac Evandelja po Luki! Zasto je to bilo tako, postat ¢e nam
jasno kako postupno budemo dublje ulazili u ovu izvanrednu knjigu.

Danas c¢e biti potrebno rec¢i nekoliko stvari koje se u pocetku mogu ciniti
proturjecnima onima koji su od mene c¢uli druga predavanja na ovu temu ili
druge cikluse. Ali samo pricekajte objasnjenja sljedecih nekoliko dana, i tada
ce se ciniti da su u skladu s onim sto ste do sada culi od mene o Kristu
Isusu i Isusu iz Nazareta. Ne moze se odjednom predstaviti cijeli slozeni
opseg istine, i danas ce biti potrebno istaknuti aspekt krscanskih istina koji
¢e se ciniti proturjecnim onom dijelu istine koji sam vam do sada uspio tu i
tamo izraziti. - Odabran ce biti takav put da se razviju pojedinacne struje
istine, a zatim ce se pokazati kako su potpuno u skladu i suglasju. Naravno,
u raznim ciklusima, posebno buduci da je pocetna tocka do sada - namjerno
- uzeta iz Evandelja po Ivanu, mogao sam ukazati samo na dio istine. Taj dio
stoga ostaje istina; to ¢emo vidjeti u nadolazecim danima. Danas je nas
zadatak razmotriti dio krscanske istine koji je vec¢ini vas nepoznat.

U Lukinom evandelju, predivan odlomak nam govori da pastirima u polju,
andeo koji im se ukazuje javlja da se rodio 'Spasitelj svijeta’. A zatim se
spominje da nakon §to je ovaj andeo to objavio, 'nebeske vojske' (Luka 2,13)
dolaze ovom andelu. Zato zamislite sliku ovih pastira koji gledaju gore i vide
nesto poput 'otvorenog neba’' i bica duhovnog svijeta koja se sire pred njima
u moénim slikama. Sto se najavljuje pastirima?

Ono §to im se najavljuje odjeveno je u monumentalne rijeci, rijeci koje su
izgovarane kroz cijelu evoluciju covjecanstva i koje su postale bozi¢ni stih
krscanskog razvoja. Rijec¢i odjekuju pastirima, koje bi, ispravno prevedene,
glasile otprilike ovako:

"Objavljuju se bozanska bi¢a odozgo [Slava Bogu na visini, nap.pr.], i na Zemlji
mir ljudima dobre volje".(Luka 2,14)

'‘Slava’, kako se obi¢cno prevodi, potpuno je pogresan prijevod. Trebao bi
glasiti onako kako sam upravo rekao. | kontrast treba ostro naglasiti: ono
Sto pastiri vide jest objava duhovnih bi¢a odozgo, i to se dogada upravo u
ovom trenutku kako bi mir mogao uc¢i u ljudska srca ispunjena dobrom
voljom.

U osnovi, kao sto ¢emo vidjeti, mnoge misterije krséanstva leze u ovim
rijecima, ako se ispravno shvate. Bit ce potreban odredeni napor da se

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



19/134

osvijetle ove paradigmatske rijeci. Ono sto je prije svega potrebno jest da
pokusamo razmotriti izvjestaje koje covjekovo vidovito osjetilo prima iz Akasa
kronike. Vazno je prvo otvorenim okom duha pogledati doba u kojem se Krist
Isus pojavljuje za ljude, a zatim se zapitati: kako se ono sto je tada uslo u
evoluciju Zemlje duhovno pojavljuje kada to pratimo u cijelom povijesnom
razvoju, kada se pitamo: odakle je to doslo?

U to vrijeme, u ljudski razvoj je dotjecalo nesto Sto se c¢inilo kao stjeciste
duhovnih struja iz najrazlicitijin smjerova. U najrazlic¢itijim dijelovima
Zemlje, tijekom vremena su se pojavili najrazlicitiji svjetonazori. Sve sto se
pojavilo u raznim regijama Zemlje, u to se vrijeme slilo u Palestini i na neki
nacin pronaslo izraz u tim dogadajima u Palestini, tako da se mozemo
zapitati: kamo vode struje koje vidimo kako se slijevaju u sredisnju tocku u
palestinskim dogadajima?

Ve¢ smo jucer naznacili da Lukino evandelje pruza ono Ssto nazivamo
imaginativnom spoznajom i da se ta imaginativha spoznaja stjece putem
slika. U onome sto je upravo predstavljeno predstavljena nam je slika: slika
otkrivenja duhovnih bica odozgo koja se pojavljuju iznad pastira, slika
duhovnog bic¢a, andela, a zatim i mnostva andela. Stoga moramo postaviti
pitanje: kako vidovito ljudsko bice, koje je takoder inicirano u misterije
postojanja, gleda na ovu sliku, koju moze ponovno stvoriti u bilo kojem
trenutku gledajuci natrag u Akasa kroniku? Sto se to predstavilo pastirima?
Sto je sadrzano u ovom mnostvu andela i odakle dolazi?

Jedna od velikih duhovnih struja koja je tekla kroz ljudski razvoj, struja koja
se postupno uzdizala sve vise, tako da je u vrijeme palestinskih dogadaja
mogla sjati na Zemlju samo s duhovnih visina, otkriva se u ovoj slici. Ako
zapocnemo - sada kroz desifriranje Akasa kronike - s ovim mnostvom andela
koji su se pojavili pastirima, vraceni smo jednoj od najvecih duhovnih struja
u ljudskom razvoju, koja se, moglo bi se reci, posljednji put prosirila kao
budizam prije pojave Krista Isusa na Zemlji, nekoliko stolje¢a ranije. Koliko
god vam to ¢udno zvucalo, onaj tko prati put unatrag kroz Akasa kroniku,
od te objave dane pastirima do prethodnih vremena c¢ovjecanstva, voden je
do onoga sto je bilo 'prosvjetljenje’ velikog Bude. Ono sto je sjalo pred
ljudima u Indiji, §to je tamo nekad pokretalo duhove i srca kao religija
suosjecanja i ljubavi, kao veliki svjetonazor, i §to i danas pruza duhovnu
hranu velikom dijelu ¢ovjecanstva, ponovno se pojavilo u objavi pastira. Jer i
to se trebalo ulijevati u objavu u Palestini. Ono sto nam je prvi put receno u
Evandelju po Luki moze se razumjeti samo ako - opet iz perspektive duhovno
znanstvenog istrazivanja - pogledamo sto je Buda bio covjecanstvu i Sto je
Budino otkrivenje zapravo postiglo tijekom ljudskog razvoja. Sljedece nam
mora biti jasno.

Kad se Buda pojavio na Dalekom istoku pet ili Sest stoljeca prije nase ere, u
njemu se pojavila individualnost koja se mnogo puta reinkarnirala i koja je
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



20/134

kroz svoje brojne inkarnacije napredovala do visoke razine razvoja. Buda je
mogao postati ono sto je bio, samo zato §to je u svojim prethodnim
inkarnacijama vec¢ postigao visoku, visoku razinu razvoja u najvisem smislu
te rijeci. Razina razvoja bica u kozmosu koju je Buda postigao naziva se, u
orijentalnom smislu, ‘'Bodhisattva’. Priroda Bodhisattvi ve¢ je bila
raspravljana - barem s nekim od vas - iz razlicitih perspektiva. U ciklusu
‘Duhovne hijerarhije i njihov odraz u fizickom svijetu’, Dusseldorf, travanj
1909, pokazao sam kako se Bodhisattve odnose prema cjelokupnom
kozmickom razvoju; u Munchenu, u ciklusu predavanja 'Orijent u svijetlu
Okcidenta’ u kolovozu 1909, mogao sam to istaknuti iz drugacije
perspektive. Danas c¢e priroda Bodhisattvi biti ispitana iz jos jedne
perspektive. Postupno cete pronaci sklad izmedu ovih pojedinacnih istina.

Onaj tko je postao Buda prvo je morao biti Bodhisattva. Bodhisattva je stoga
bila prethodna faza individualnog razvoja prema biti Buda. Sada razmotrimo
prirodu Bodhisattvi iz perspektive covjekove evolucije. Mozemo je razumjeti
samo ako evoluciju ispitamo iz perspektive znanosti duha.

Ono §to ljudi mogu uciniti u nekom vremenu, ono koje sposobnosti razviju,
nije oduvijek postojalo. To je samo kratkovidna perspektiva, nesposobna
vidjeti dalje od vlastitog doba, vjerovati da su iste sposobnosti koje ljudi
danas posjeduju ve¢ bile prisutne u pretpovijesno doba. Ljudske
sposobnosti, ono sto ljudi mogu postici, znati i uciniti, mijenja se od doba do
doba. Danas su ljudske sposobnosti toliko razvijene da ljudi mogu, takoreci,

prepoznati ovo ili ono vlastitim razumom, da s pravom mogu reci: ja
percipiram ovu ili onu istinu svojim razumijevanjem, svojim razumom; mogu
prepoznati sto je moralno i nemoralno, sto je logicno ili nelogicno u

odredenom pogledu. Ali c¢ovjek bi pogrijesio kad bi vjerovao da su te
sposobnosti, razlikovanja logicnog od nelogi¢nog ili moralnog od nemoralnog,
oduvijek bile inherentne ljudskoj prirodi. One su tek dosle, razvile se
postupno. Ono Sto je covjek danas sposoban posti¢i vlastitim
sposobnostima, morao je nauciti - poput djeteta od oca i majke ili svog
ucitelja - od bica koja su, iako su takoder utjelovljena medu ljudskim
bicima, bila vise razvijena kroz svoje duhovne sposobnosti, i koja su u
misterijima, mogla komunicirati s duhovnim bi¢ima koja su bila iznad njih, s
bozanskim duhovnim bic¢ima.

Takve osobe, koje su doista bile utjelovljene u fizickom tijelu, ali su bile
sposobne komunicirati s visim, ne fizicki utjelovljenim individualnostima,
oduvijek su postojale. Naprimjer, prije nego sto su ljudi, postigli dar logickog
razmisljanja, putem kojeg i sami danas mogu logicki razmisljati, morali su
slusati odredene ucitelje. Ti ucitelji nisu mogli logicki razmisljati kroz
odredene sposobnosti razvijene u fizickom tijelu, ve¢ samo kroz svoju
povezanost s bozanskim duhovnim bi¢cima u visim oblastima u misterijima.
Takvi ucitelji, koji su poducavali logiku i moral iz objava koje su primili iz

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



21/134

vis§ih svjetova, postojali su prije nego sto su sami ljudi, po svojoj prirodi na
Zemlji, bili sposobni logicki razmisljati ili otkrivati moral. Odredena
kategorija takvih bic¢a, koja su doista utjelovljena u fizickom tijelu, ali koja
komuniciraju s bozanskim duhovnim bicima kako bi ono sto od njih nauce
mogli prenijeti ljudima, su Bodhisattve. Oni su stoga bica utjelovljena u
ljudskom tijelu, cije se sposobnosti protezu do zajedniStva s bozanskim
duhovnim bic¢ima.

| prije nego Sto je Buda postao '‘Buda’, bio je Bodhisattva, odnosno pojedinac
koji je mogao komunicirati s visim, bozanskim duhovnim bi¢cima u
misterijima. Jedno takvo bice, kao Bodhisattva, jednom je primilo odredenu
misiju, specifican zadatak u visem svijetu, u davnim vremenima razvoja
Zemlje, i ostaje predano toj misiji.

Ako ovo primijenimo na Budu, moramo reci: kao Bodhisattva, imao je
specifican zadatak. Kad je Zemlja jos bila u ranijim fazama razvoja, prije
atlantskog i lemurijskog razdoblja, bice koje se utjelovilo kao Buda u sestom
stoljecu prije Krista dobilo je specifican zadatak. Taj je zadatak ostao isti.
Kroz sva vremena morao je raditi iz epohe u epohu, uvijek prenoseci
zemljinom razvoju onoliko koliko je Zemlja mogla apsorbirati snagom svog
bica. Za svako takvo bice - to jest, za svakog Bodhisattvu - postoji vrijeme
kada, takoreci, s misijom koju je primio u praiskonskim vremenima, doseze
odredenu tocku gdje ono Sto je mogao izliti u ¢covjecanstvo odozgo, moze
postati vlastita sposobnost ljudi. Jer ono sto je sada ljudska sposobnost,
prije je bila sposobnost bozanskih duhovnih bica, a Bodhisattve su to
spustile c¢ovjecanstvu s duhovnih visina. Takav duhovni misionar tako
doseze tocku u kojoj moze sebi reci: ispunio sam svoju misiju; ljudima je
sada dano ono sto je bilo pripremano kroz mnoga, mnoga stoljeca. Dosavsi
do takve tocke, Bodhisattva moze postati Buda. To jest, dolazi trenutak u
vremenu kada se, kao bice s misijom koju smo upravo okarakterizirali, vise
ne treba utjeloviti u fizickom ljudskom tijelu, kada se posljednji put utjelovi
u takvom fizickom tijelu i zatim se vise ne treba utjeloviti kao takvo bice s
misijom. Za Budu je takva tocka u vremenu dosla. Ono §to je prije radio,
stalno ga je iznova vodilo na Zemlju. Ali u vrijeme kada je bio prosvijetljen
kao Buda, za njega se dogodila kona¢na inkarnacija kao Bodhisattve. Usao
je u ljudsko tijelo, koje je do visokog stupnja razvilo sposobnosti koje su se
prije morale poducavati odozgo, i koje su sada postupno trebale postati
Nnjegove vlastite ljudske sposobnosti.

Ako je takav Bodhisattva, kroz svoj raniji razvoj, postigao takvo savrsenstvo
u ljudskom tijelu da moze razviti kvalitete povezane s misijom Bodhisattve,
tada se vise ne treba inkarnirati. Tada lebdi u duhovnim oblastima,
promicuci i vodeci poslove ljudi, te odatle utjece na ljude. A ljudska bica tada
imaju zadatak dalje razvijati ono §to im je ranije dotjecalo s nebeskih visina i
sebi rec¢i: sada se moramo razvijati na takav nacin da razvijemo one

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



22/134

sposobnosti koje po prvi put u potpunosti vidimo ostvarene u o0noj
inkarnaciji postignute kroz sposobnosti Bodhisattve i koje su se pojavile u
Budi. | kako se bice koje je funkcioniralo kao Bodhisattva kroz epohe
pojavljuje kao ljudsko bice, ¢cak i kao potpuno individualno ljudsko bice, gdje
je sve sto je prije teklo s nebeskih visina apsorbirano u ljudsku prirodu,
kako bi se u jednom ljudskom bicu pokazalo sto je Bodhisattva sposoban, to
bice je 'Buda’. Buda je to takoder pokazao. Da se Bodhisattva ranije povukao
iz svoje misije, covjecanstvo vise ne bi moglo imati koristi od blagoslova onih
sposobnosti koje su im dotjecale s visina. Ali nakon §to je razvoj napredovao
do tocke u kojoj su te sposobnosti mogle biti prisutne u jednom bic¢u na
Zemlji, stvoren je i potencijal klice da ih ¢ovjecanstvo u buducnosti razvije u
sebi. Dakle, individualnost koja se prethodno razvila kao Bodhisattva, i koja
nije, sve dok je bila Bodhisattva, u potpunosti usla u ljudski oblik, ve¢ je
dosezala nebeske visine, potpuno se povlac¢i u ljudsko bice, tako da je u
potpunosti obuhvacena ovom inkarnacijom. Ali onda se ponovno povlaci. Jer
sada - s ovom inkarnacijom kao Bude - covjecanstvu je dan odredeni
kvantum otkrivenja koja c¢e se sada nastaviti razvijati unutar samog
covjecanstva. Stoga, nakon §to postane Buda, bice Bodhisattve moze se
povuci sa Zemlje do odredenih duhovnih visina, moze tamo ostati i moze
nastaviti poslove ljudi voditi odatle, gdje ga samo odredena sposobnost
vidovitosti moze percipirati.

Koji je bio zadatak te divne, mocne, velike individualnosti koju u
svakodnevnom zivotu nazivaju Budom? Ako zaista zelimo razumijeti zadatak,
misiju ovog Bude u smislu istinske ezoterije, moramo reci sljedece. Sva
kognitivha sposobnost ljudi razvijala se postupno. Vise smo puta istaknuli
kako je u atlantskom razdoblju veliki dio ¢ovjecanstva bio sposoban vidovito
zaviriti u duhovne svjetove, a rekli smo da su odredeni ostaci drevne
vidovitosti jo§ uvijek postojali u post atlantskom razdoblju. Kad bismo se iz
atlantskog razdoblja spustili u drevno indijsko, drevno perzijsko, egipatsko
kaldejsko, pa cak i u grcko latinsko razdoblje, pronasli bismo brojne ljude,
daleko vise nego se to danas moze sanjati, koji su posjedovali nasljede te
drevne vidovitosti, kojima je astralna razina bila otvorena, koji su zavirivali u
skrivene dubine egzistencije. Cak i u grcko-latinskom razdoblju, videnje
covjekova eterskog tijela bilo je sasvim uobicajeno za veliki dio ¢ovjecanstva,
posebno glave okruzene tim eterskim oblakom, koji se, medutim, postupno,
potpuno sakrio unutar glave.

Ali covjecanstvo se moralo uzdi¢i od tog znanja koje je postupno cijelo
postalo osjetilno znanje, do znanja stecenog putem vanjskih osjetila i putem
duhovnih sposobnosti usmjerenih prema vanjskim osjetilima. Covjecanstvo
se moralo postupno, takoreci, potpuno izvuci iz duhovnog svijeta i uci u
puko osjetilno promatranje, u racionalno, logicko razmisljanje. Covjecanstvo
se postupno moralo uzdi¢i do ovog nevidovitog znanja, jer je bilo potrebno

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



23/134

proc¢i kroz njega kako bi se u buduc¢nosti ponovno postigla vidovitost, ali
tada sjedinjeno s onim §to se steklo putem osjetilnog i intelektualnog znanja.

U ovom vremenu zivimo u sadasnjosti. Osvréemo se na proslost u kojoj je
covjecanstvo bilo vidovito i gledamo u buduc¢nost u kojoj ¢e ljudi ponovno
biti vidoviti. U meduvremenu, medutim, vecina ljudi ovisi o onome §to
percipiraju svojim osjetilima i shvacaju svojim intelektom i razumom.
Svakako postoji odredena razina osjetilne percepcije te intelektualnog i
racionalnog znanja. Medutim, postoje stupnjevi znanja. Jedna osoba, u
odredenoj inkarnaciji svoje zemaljske egzistencije, zivi na nacin da malo
razumije sto je moral, da razvija malo suosjecanja za svoje bliznje: nazivamo
je osobom na niskoj moralnoj razini. Ili druga zivi na nac¢in da su joj
intelektualne moc¢i slabo razvijene: nazivamo je osobom na niskoj
intelektualnoj razini. Znamo, medutim, da se te intelektualne moci spoznaje
mogu uzdi¢i na visoku razinu. Od osobe koja je malo moralna i
intelektualna, do osobe koju nazivamo 'moralnim genijem' u Fichteovom
smislu, koja se razvila do najvise moralne imaginacije, imamo sve moguce
medufaze; i znamo da se do ove visine ljudskog savr§enstva za sadasnjost,
mozemo razviti bez vidovitosti, samo kroz usavrsavanje moci dostupnih
obicnim ljudima. Ove stupnjeve covjecanstvo je moralo dosegnuti tijelom
evolucije Zemlje. Ono Ssto covjecanstvo danas ve¢ do odredene mjere
prepoznaje kroz vlastitu inteligenciju, a takoder i ono §to postize kroz
vlastitu moralnu snagu, naime, da treba imati suosjecanja za patnju i bol
drugih, nesto je sto primitivni covjek nije mogao postici sam. Danas se moze
reci da se zdravi moralni osjecaj covjeka vec¢ uzdize do ovog uvida, ¢ak i bez
vidovitosti, a ljudi ¢e se sve vise uzdizati do uvida da je suosjecanje najvisa
vrlina i da covjecanstvo ne moze napredovati bez ljubavi. Moze se reci:
covjekov smisao za moral to danas moze prepoznati i to ¢e nastaviti rasti. Ali
treba se osvrnuti na vremena kada je smisao za moral bio takav da to sam
nije mogao prepoznati.

Bila su vremena, kada ljudi nikako nisu mogli shvatiti sami, da suosjecanje i
ljubav mogu biti dio najviseg razvoja ljudske duse. Stoga su se duhovna
bica, poput Bodhisattvi, morala utjeloviti u ljudskom obliku. Primala su
objave iz visih svjetova o aktivnoj moci suosjecanja i aktivhoj moci ljubavi, te
su ljudima mogli reci kako bi se trebali ponasati sa suosjecanjem i ljubavi,
jer ljudi jos nisu bili dovoljno zreli da to sami shvate. Ono sto ljudi danas
sami prepoznaju kao uzvisenu vrlinu suosjecanja i ljubavi, do koje se uzdize
moralni smisao, moralo se poducavati s nebeskih visina, kroz epohe i epohe.
A ucitelj ljubavi i suosjecanja u tim vremenima, kada ljudi sami jos nisu
posjedovali uvid u prirodu suosjecanja i ljubavi, bio je Bodhisattva koji se
kasnije posljednji put utjelovio u Gautama Budi.

Dakle, Buda je prethodno bio Bodhisattva, ucitelj ljubavi i suosjecanja i
svega $to je s njima povezano. Ostao je takav kroz te karakterizirane epohe u

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



24 /134

kojima su ljudi jos wuvijek bili po prirodi vidoviti do odredene mjere.
Utjelovljivao se kao Bodhisattva u takvim vidovitim ljudskim tijelima. A kada
se zatim utjelovio kao Buda i vidovito zavirio u te ranije inkarnacije - od
inkarnacije do inkarnacije - mogao je opisati kako se nutrina duse osjecala
kada je provirila u dubine egzistencije skrivene iza osjetilnih pojava. Tu
sposobnost je posjedovao u svojim ranijim inkarnacijama, i s tom
sposobnoscéu je roden u Sakya lozi, iz koje je dosao Gautamin otac,
Suddhodana. U vrijeme kada se Gautama Buddha rodio, jos je uvijek bio
Bodhisattva. To jest, pojavio se kao bice u koje se razvio u svojim
prethodnim inkarnacijama. Onaj koji se obicno naziva Budom roden je preko
svog oca, Suddhodane, i majke, Mayadevi, kao Bodhisattva. Ali buduci da je
roden kao Bodhisattva, vec¢ kao dijete je posjedovao visok stupanj vidovitosti.
Mogao je zaviriti u dubine egzistencije.

Mora nam biti jasno, da je tijekom ljudskog razvoja uvid u dubine
egzistencije, poprimao sasvim posebne oblike. Misija razvoja ljudi na Zemlji
bila je postupno dopustiti da se dar stare, prigusene vidovitosti, povuce; i
ono S§to je ostalo kao nasljede te stare vidovitosti, stoga nisu bili najbolji
dijelovi te vidovitosti. Ti najbolji dijelovi su prvi izgubljeni. Ono sto je ostalo,
bio je u mnogim slucajevima, nizak uvid u astralni svijet; to je upravo bio
uvid u one demonske sile koje, kroz porive i strasti, vuku ljudska bic¢a u nizu
sferu. Kroz inicijaciju, doista mozemo zaviriti u duhovni svijet i vidjeti sile i
bica povezana s najljepsim mislima i osjecajima ljudi; ali takoder vidimo one
duhovne moci koje leze iza divljih strasti, iza divlje osjetilnosti, i prozdiruceg
egoizma. Ono sto je u Sirem krugu sacuvano za covjecanstvo - ne medu
iniciranima, ve¢ medu vecinom ljudi - upravo je vizija tih divljih demonskih
sila koje leze iza niskih ljudskih strasti. Svatko tko uopcée moze zaviriti u
duhovni svijet, naravno, moze sve to i sam vidjeti. To ovisi o razvoju ljudskih
sposobnosti. Covjek ne moze postici jedno bez drugog.

Kao Bodhisattva, Buda se prirodno morao utjeloviti u ljudskom tijelu
organiziranom kako su ljudska tijela bila u to vrijeme, tijelu koje mu je dalo
sposobnost da duboko zaviri u astralne dubine egzistencije. Cak i kao dijete,
bio je sposoban vidjeti sve astralne sile koje leze u osnovi divljih, burnih
strasti, koje leze u osnovi prozdiruce, pohlepne osjetilnosti. Bio je zasticen od
videnja vanjskog svijeta u njegovoj fizickoj pokvarenosti, muci i boli.
Osamljen u palaci, zasticen od svega, bio je razmazen i mazen, jer su, na
temelju prevliadavajucih predrasuda, ljudi vjerovali da je to duzan prema
svom statusu. Ali kroz ovu izolaciju, mo¢ njegovog unutarnjeg pogleda
postala je jos jasnija. | dok je bio pazljivo cuvan, i sve Sto je podsjecalo na
bolest i bol drzalo se podalje od njega, u svojoj izolaciji, svoje duhovno oko
drzao je otvorenim za astralne slike. Astralne slike svega Sto moze povuci
covjeka dolje u obliku divljih strasti, vrtjele su se oko njega.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



25/134

Svatko s duhovnim pogledom, svatko tko je sposoban procitati Budinu
biografiju, sacuvanu egzotericno, s istinskim ezoterizmom, osjetit ¢e to kada
mu se kaze ono Sto je upravo receno. Jer treba naglasiti: iz egzotericnih
izvjeStaja ne moze se puno razumjeti, osim ako se ne prodre u ezotericne
temelje. A ono Sto se najmanje moze razumjeti iz egzotericnih izvjestaja jest
Budin zivot. Mora se ciniti doista cudnim kada orijentalisti i drugi Kkoji
proucavaju Budin zivot otkriju da je opisano da je Buda u svojoj palaci bio
okruzen s 'cetrdeset tisuéa plesacica i osamdeset cetiri tisuée zena'. Cak i
danasnje knjige, koje se mogu kupiti za nekoliko pfeninga, to biljeze; ali
primjecuje se da pisci nisu nesto zapanjeni haremom od cetrdeset tisuca
plesacica i osamdeset cetiri tisuce zena. Sto to znaci? Ljudi ne znaju, da se
ovo odnosi na stvari koje je Buda dozivio kroz astralni pogled, sto se moze
izliti samo u ljudsko srce: kako od djetinjstva nadalje nije dozivio patnju i bol
koja se dogadala vani u fizickom svijetu ljudi, jer je od pocetka bio zasticen
od toga, vec je sve to vidio kao duhovne aktivnosti u duhovnom svijetu. Vidio
je to jer je roden u tijelu kakvo se moglo roditi od tada, i od samog pocetka
bio je zasticen, ojacan i uzdignut iznad svih strasnih iluzija koje su ga
okruzivale, jer se u svojim prethodnim inkarnacijama uzdigao do visine
Bodhisattve. Ali buduci da je zivio kao individualnost Bodhisattve u ovoj
inkarnaciji, bio je potaknut vidjeti ono na sto je upucivala svaka pojedinacna
slika ovog astralnog svijeta, kako ga je okruzivala u palaci. Svaka
pojedinacna slika, takoreci, poticala ga je da vidi svijet, da napusti svoj
zatvor, da tako kazem. To je bila pokretacka snaga u njegovoj dusi. Jer kao
Bodhisattva, u njemu je zivjela uzvisena duhovna moé¢. Upravo ta duhovna
moc¢ koja je zivjela u njemu, bila je povezana s misijom poducavanja
covjecanstva punoj snazi suosjecanja i ljubavi, i svemu Sto je s njima
povezano. Da bi to ucinio, on je sam morao upoznati ljude u svijetu; morao
ih je vidjeti u svijetu gdje bi mogli iskusiti uc¢enje o suosjecanju i ljubauvi,
upravo u moralnom smislu. Morao je upoznati ljude u fizickom svijetu.
Morao se uzdic¢i od Bodhisattve do Bude, ¢ovjeka medu ljudima. To je mogao
uciniti samo ako se okrene od svih sposobnosti koje su mu ostale iz
prethodnih inkarnacija, ako izade na fizicku razinu zivjeti medu ljudima na
nacin da unutar ljudi predstavlja model, ideal, uzor za razvoj tih jedinstvenih
kvaliteta.

Da bi od Bodhisattve postao Buda u ovom smislu, prirodno su nuzne
medufaze razvoja. To se ne dogada preko noci. Bio je prisiljen izaci iz
kraljevske palace. | izvjestaj nam govori da je, jednom kada je 'pobjegao’ iz
svog zatvora u palaci, takoreci, vani pronasao starca, sijedog covjeka. Do
tada je bio okruzen samo slikama mladosti; bio je naveden da vjeruje da
postoji samo zivahna snaga mladosti. Sada je u sijedom c¢ovjeku spoznao ono
Sto se na fizickoj razini manifestira kao starost. Zatim je upoznao bolesnu
osobu, i zatim je upoznao les - to jest, smrt na fizickoj razini. Sve se to

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



26/134

pojavilo pred njegovom dusom, sada kada je mogao istinski promisljati
fizicku razinu.

Vrlo karakteristicno za ono sto Buda zapravo jest, jest legenda, koja je ovdje
opet istinitija od bilo koje vanjske znanosti: dok je napustao kraljevsku
palacu, tjerao ga je konj koji je bio toliko ozalos¢en cinjenicom da je sada
zelio napustiti sve u ¢cemu se rodio, da je umro od tuga i zatim je kao
duhovno bic¢e prenesen u duhovni svijet. Ova slika izrazava duboku istinu.
Danas bih bio previse dug da detaljno objasnjavam zasto se konj koristi za
predstavljanje ljudske duhovne moc¢i. Samo podsjecam na Platona, koji
govori o konju kojeg drzi za uzde kada zeli upotrijebiti sliku za odredene
ljudske sposobnosti koje su jo§ uvijek dane odozgo, a koje nisu razvijene
unutar ljudskog bica. Kada Buda napusti kraljevstvu palacu, ostavlja za
sobom sposobnosti koje se nisu razvile iz same duse. Ostavlja ih u duhovnim
svjetovima iz kojih su ga oduvijek vodile. To je naznaceno konjem koji umire
od tuga kada ga napusti, a zatim je prenesen u duhovni svijet.

Ali samo postupno, Buda moze postati ono sto je trebao postati u svojoj
posljednjoj inkarnaciji na Zemlji. Prvo mora nauciti na fizickoj razini ono sto
je, kao Bodhisattva, naucio samo kroz duhovnu kontemplaciju. Tamo prvo
susrece dva ucitelja. Jedan je predstavnik drevnog indijskog svjetonazora
poznatog kao Sankhya filozofija, a drugi je predstavnik filozofije joge. Buda
upoznaje ovo dvoje i udubljuje se u ono §to mu oni nude. Zivi u tome. Jer
bez obzira koliko je neko visoko bice, prvo mora pronaci put u vanjski svijet,
u ono $to je covjecanstvo postiglo. Cak i ako Bodhisattva to moze brze
nauciti, ipak mora nauciti. Bodhisattva, koji je zivio oko pet ili Sest stoljeca
prije nase ere, da se rodio danas - dakle, kada djeca uce u S§kolama - prvo bi
morao uhvatiti korak s onim §to se u meduvremenu dogodilo na Zemlji, dok
je zivio u visinama neba. Dakle, i Buda je morao nauciti sto se dogodilo od
Nnjegove posljednje inkarnacije.

| od jednog ucitelja je naucio filozofiju Sankhye, a filozofiju Yoge od drugog.
Tamo je uspio stec¢i svoj prvi uvid u svjetonazore koji su mnogima u to
vrijeme rjeSavali zagonetke zivota, i uspio je nauciti kako je to za dusu koja
dopusti tim svjetonazorima da rade na njoj.

U filozofiji Sankhye uspio je upiti suptilni, logicki filozofski pogled na svijet.
Ali §to se u njega vise uranjao, to ga je manje zadovoljavao. Na kraju je
postao kao ispreden, bez vitalnosti. Osjecao je da resurse za ono §to je morao
uciniti mora crpiti negdje drugdje nego §to je ova filozofija Sankhya.

Druga je bila filozofija joge Patanjalija, koja je trazila vezu s bozanskim kroz
odredene unutarnje dusevne procese. Stoga se i on uronio u filozofiju joge,
upio je, i ucinio dijelom svog bica. Ali i ona ga je ostavila nezadovoljnim, jer
je shvatio da je to nesto sto se prenosilo iz davnina; a ljudima su trebale
razlicite sposobnosti; morali su u sebi posti¢ci moralni razvoj. Nakon §to je

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



2717134

Buda ispitao filozofiju joge u vlastitoj dusi, vidio je da ona ne moze biti izvor
Zza njegovu misiju u to vrijeme.

Tada je dosao u drustvo petorice pustinjaka. Oni su tajne egzistencije
nastojali dosegnuti kroz najstrozu samodisciplinu, kroz poricanje i odricanje.
Buda je takoder pokusao taj put, ali je zakljucio da to ne moze biti izvor za
njegovu misiju u ovom trenutku. Neko je vrijeme podnosio sva odricanja i
umrtvljenja koja su podnosili redovnici. Postio je poput njih kako bi uklonio
pohlepu iz zivota i time prizvao dublje moc¢i koje se pojavljuju upravo kada je
tijelo oslabljeno postom, a koje tada brzo vode iz dubina ¢covjekova tijela u
duhovni svijet. Ali upravo zato sto je Buda dosegao svoj stupanj razvoja,
prepoznao je uzaludnost ovog umrtvljivanja, odricanja i posta. Buduci da je
bio Bodhisattva, kroz svoj razvoj u prethodnim inkarnacijama, uspio je
dovesti ovo ljudsko tijelo tog vremena do najvise razine razvoja koju je
ljudsko bice u to vrijeme moglo postic¢i. Stoga je Buda i mogao iskusiti ono
Sto ¢ovjek mora iskusiti kada koraca ovim putem do duhovnih visina.

Svatko tko napreduje do odredene razine Sankhya ili Yoga filozofije, a da nije
razvio ono §to je Buda prethodno iskusio, svatko tko se zeli uzdici do cistih
visina bozanskog duha kroz logicko razmisljanje, a da prethodno nije
postigao moral u Budinom smislu, suocava se s iskusenjem koje je Buda
iskusio, a koje nam se pokazuje kao iskusenje demona Mara. Tada osoba
dolazi do tocke u kojoj prevladavaju svi demoni ponosa, tastine i ambicije.
Buda je to naucio. Lik Mare, tastine i ambicije, stajao je pred njim. Ali
buduci da je bio na toj visokoj razini Bodhisattve, prepoznao ga je i bio je
imun na njega. | znao je kako si reci: ako se ljudi nastave dalje razvijati
starim putem, bez novog poticaja u ucenju o0 suosjecanju i ljubavi, bez
primanja ovog samoodrzivog moralnog smisla, onda, buduc¢i da nisu svi
Bodhisattve, moraju podle¢i ovom demonu Mari, koji u njihove duse ulijeva
svakakve sile ponosa i tastine. To je ono Sto je Buda iskusio u sebi dok je
istrazivao filozofije Sankhye i Yoge, do njihovih konac¢nih zakljucaka.

Ali onda, kad je bio s redovnicima, imao je jo§ jedno iskustvo. Tamo je
svjedocio demonu kako uzima drugi oblik, onaj koji je karakteriziran time
sto ljudima pokazuje svakakva vanjska fizicka posjedovanja, takoreci,
‘carstvo svijeta i njegovu slavu’, kako bi ih odvratio od duhovnog svijeta.
Buda je iskusio da covjek pada u ovo iskusenje na putu ponizenja, upravo
kada se suocio s demonom Marom i on mu rekao: 'Nemoj biti u iskusenju da
napustis sve sto si imao kao kraljev sin; vrati se u kraljevsku palacu!'. Drugi
bi podlegao onome sto mu je otkriveno, ali Buda je dovoljno napredovao da
prozre zavodnika. Mogao je iskusiti sto bi zadesilo covjecanstvo ako nastavi
zivjeti kao prije, i pokusa se uzdi¢i u duhovno carstvo samo postom i
gladovanjem. On sam je bio imun na to i stoga je mogao ukazati ljudima na
veliku opasnost do koje bi doslo ako bi ljudi, bez jakog temelja u vlastitom

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



28/134

moralnom smislu, pokusali prodrijeti u duhovni svijet iskljucivo postom i
vanjskim sredstvima.

Dakle, Buda je, kao Bodhisattva, napredovao do te dvije granicne tocke
ljudskog razvoja koje bi covjek, upravo zato §to nije Bodhisattva, trebao u
potpunosti izbjegavati. Prevedeno na obi¢éni ljudski jezik, mozemo reci:
najvise znanje je slava, najvise znanje je ljepota, ali tom znanju pristupite
¢istim srcem, plemenitim umom, prociséenim duhom, inace ¢e vas svladati
vrag arogancije, tastine i ambicije. - A drugo ucenje je: ne pokusavajte uci u
duhovni svijet ni na koji vanjski nacin, kroz odricanje ili post, prije nego sto
ste na odgovarajuc¢i nacin procistili svoj moralni smisao, inace ¢e vam se
zavodnik pribliziti s druge strane. - To su dva ucenja, koja nas u nase
vrijeme obasjavaju od Bude. Dakle, Buda, dok je jos bio Bodhisattva, govori
nam Sto je eminentni dio njegove misije. Jer donijeti ovaj moralni smisao
ljudima u vrijeme kada ljudi jo$ nisu bili sposobni razviti ga iz svojih srca,
uvijek je bila njegova misija. Stoga je, kada je prepoznao opasnost asketizma
za ljude, napustio pet pustinjaka, i otiSao tamo gdje je, u unutarnjoj
kontemplaciji, primjerenoj nasem vremenu, u onim sposobnostima ljudske
prirode koje se mogu razviti bez stare vidovitosti, bez onoga sto je predano
kao nasljede iz ranijih vremena, mogao posti¢i najvise §to ¢e covjecanstvo
ikada moci postic¢i upravo kroz te sposobnosti.

Pod Bodhi drvetom, u dvadeset devetoj godini svoj zivota, nakon §to je Buda
napustio put jednostranog asketizma, sinule su mu velike istine koje se
pojavljuju u sedam dana kontemplacije, istine koje se pojavljuju kada u
tihoj, unutarnjoj kontemplaciji trazi ono sto mu mogu pruziti njegove
sadasnje ljudske sposobnosti. Tada je shvatio velika ucenja koja je
poducavao u takozvane Cetiri istine, i veliko ucenje suosjecanja i ljubavi koje
je poducavao u Osmostrukom putu. S tim Budinim ucenjima morat ¢emo se
pozabaviti kasnije. Danas ¢cemo se zadovoljiti jednostavnom izjavom da su ta
ucenja parafraza moralnog znacenja najciSéeg ucenja suosjecanja i ljubavi.
Pojavila su se u ono vrijeme kada se, pod Bodhi drvetom, indijski
Bodhisattva transformirao iz Bodhisattve u Budu. U to vrijeme, ucenja
suosjecanja i ljubavi su se prvi put pojavila u ¢covjecanstvu kao jedinstvena
ljudska sposobnost, i od tada su ta ucenja suosjecanja i ljubavi ljudi mogli
razviti iz sebe. To je bitno. Stoga je Buda neposredno prije smrti rekao svojim
bliskim ucenicima: "Ne tugujte §to vas Ucitelj napusta. Ostavljam vam nesto.
Ostavljam vam zakon mudrosti i zakon discipline; oni ¢e vam u buducnosti
zamijeniti Ucitelja." - To ne znaci nista drugo nego: do sada vas je
Bodhisattva ucio onome sto je u tome izrazeno; sada, nakon sto je postigao
svoju inkarnaciju na Zemlji, moze se povuci. Jer ¢e covjecanstvo u svoje srce
usaditi ono sto ga je prethodno naucio Bodhisattva i moci ¢e to razviti iz
vlastitog srca kao religiju suosjecanja i ljubavi. - To se dogodilo kada je u
drevnoj Indiji Bodhisattva postao Buda kroz sedam dana unutarnje

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



29/134

kontemplacije. To je ono Sto je mogao poducavati, u razlicitim oblicima,
ucenike oko sebe. Oblicima u koje je to uokvirio, bavit cemo se kasnije.

Danas se moramo osvrnuti na ono Ssto se dogodilo Sest stolje¢a prije nase
ere, jer ako ne bismo pratili razvoj od dogadaja u Palestini do propovijedi u
Benaresu koriste¢i Akasa kroniku, ne bismo razumjeli put kr§¢anstva, a
prije svega, ne bismo razumjeli onoga koji je tako eminentno opisao taj put:
pisca Evandelja po Luki. Buduc¢i da je Bodhisattva postao Buda, vise se nije
trebao vracati na Zemlju; od tada je bio duhovno bice, lebde¢i u duhovnim
svjetovima i odatle sposoban intervenirati u svemu §to se dogada na Zemlji. |
dok se pripremao najvazniji dogadaj na Zemlji, a pastiri bili na polju, pojavila
im se individualnost s duhovnih visina i najavila ono §to je upravo opisano u
Evandelju po Luki: | 'nebeske vojske' dodose andelu. Tko je to bio?

Ono §to se ovdje na slici suocilo s pastirima bio je preobrazeni Buda,
Bodhisattva iz davnih vremena, bice u svom duhovnom obliku koje je
tisucljecima ljudima nosilo poruku ljubavi i suosjecanja. Sada, nakon §to je
zavrsio svoju posljednju inkarnaciju na Zemlji, vinuo se u duhovne visine i
ukazao se pastirima u nebeskim visinama uz andela koji im je predvidio
dogadaj u Palestini.

To nas uci duhovno istrazivanje. Pokazuje nam preobrazenog Bodhisattvu iz
davnih vremena, kako lebdi iznad pastira. Da, dogodilo se ovako - to nas uci
Akasa istrazivanje - da se u Palestini, u 'Davidovu gradu', rodilo dijete
roditeljima koji su potjecali iz svecenicke loze Davidove kuce. Ovo dijete - ovo
izricito spominjem - rodeno roditeljima koji su, barem prema ocu, potjecali iz
svecenicke loze Davidove kuce, ovo dijete bilo je predodredeno da od rodenja
bude osvijetljeno i osnazeno onim §to je Buda mogao zraciti nakon §to je
uzdignut do duhovnih visina. Tako, s pastirima gledamo u jasle u kojima se
rodio Isus iz Nazareta, kako ga obi¢cno zovu; gledamo i od pocetka vidimo
aureolu iznad dojenceta, i znamo da je u toj slici izrazena mo¢ Bodhisattve,
koji je postao Buda, moc¢ koja je tekla covjecanstvu i koja je sada na
covjecanstvo djelovala iz duhovnih visina, i napravila svoje najvece djelo
kada je zasjala na betlehemskom djetetu, tako da je ono moglo na
odgovarajuci nacin zauzeti svoje mjesto u razvoju covjecanstva.

U to vrijeme, kada se ova individualnost, koja je sada svom snagom zracila iz
duhovnih visina na ovo dijete Davidovih roditelja, rodila u drevnoj Indiji - to
jest, kada se Buda rodio kao Bodhisattva, jedan mudrac je ugledao punu
moc¢ onoga $to smo danas opisali. | ono sto je prvo ugledao u duhovnim
svjetovima potaknulo je mudraca - njegovo ime bilo je Asita - da ude u
kraljevsku palacu i potrazi Bodhisattva dijete. Kada je ugledao dijete,
predvidio je njegovu mocénu misiju kao Bude. Na ocev uzas, Asita je
predvidio da dijete nece vladati ocevim kraljevstvom, vec¢ da ce postati Buda.
Ali tada je poceo plakati; a kada su ga pitali ceka li dijete neka nesreca, Asita
je odgovorio: "Ne! Placem jer sam toliko star da necu dozivjeti dan kada ce
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



30/134

ovaj spasitelj, Bodhisattva, hodati Zemljom kao Buda!" Asita nije dozivio da
vidi Bidhisattvu kako postaje Buda, pa je njegov pla¢ bio potpuno opravdan
iz njegove tadasnje perspektive. - Taj Asita, koji je Bodhisattvu vidio samo
kao dijete u Suddhodaninoj palaci, ponovno se rodio kao osoba opisana u
Lukinom evandelju kao Simeon na 'Predstavljanju u hramu' (Luka 2,25-35).
Simeon, kaze Lukino evandelje, bio je 'nadahnut duhom' kada mu je dijete
dovedeno. To je bio isti covjek koji je, kao Asita, neko¢ plakao jer vise nije
mogao dozivjeti kako Bodhisattva postaje Buda, u svojoj prethodnoj
inkarnaciji. Sada mu je bila sudbina da iskusi daljnji stupanj razvoja ove
individualnosti. | buduci da je u to vrijeme bio 'nadahnut duhom’, mogao je
vidjeti aureolu preobrazenog Bodhisattve iznad malog Isusa iz Davidove loze
na prikazu djeteta u hramu. Tada je rekao sebi: sada vise ne moras plakati;
ono §to tada nisi vidio, sada vidis, sada vidiS svog Spasitelja preobrazenog
nad ovim malim djetetom: "Gospodine, pusti svog slugu da umre u miru".

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



31/134
TRECE PREDAVANJE

Basel, 17. rujna 1909.

Svatko tko dopusti da Lukino Evandelje djeluje na njega, isprava ¢e moci
samo ocutiti, osjetiti, sve sto je u njemu sadrzano. Ali moci ¢e naslutiti da iz
ovog lukinog Evandelja prema njemu struje uistinu veliki, mo¢ni duhovni
svjetovi. | nakon onoga sto smo jucer culi, izgledat ce nam razumljivim da je
to tako. Jer smo vidjeli da nam duhovno istrazivanje pokazuje kako se
budisticki svjetonazor, sa svime $§to je nudio ¢ovjecanstvu, ulio u Lukino
Evandelje. Moglo bi se sa sigurnoscu reci: to je budizam, ono §to iz Lukinog
Evandelja struji prema covjecanstvu. Ali taj budizam, iz ovog dokumenta
struji u vrlo jedinstvenom obliku. Struji na takav nacin, da je, kao §to smo
naznacili, u obliku u kojem je sadrzan u njemu, razumljiv i
najjednostavnijem, najnaivnijem umu.

Kao §to smo vec¢ shvatili iz jucerasnjih promisljanja, a sto ¢e nam danas
postati posebno jasno, budizam kao takav, onakav kakav je usao u svijet kao
ucenja velikog Bude, svjetonazor je koji mogu razumjeti samo oni Koji su se
vinuli do odredenih uzvisenih ideja, do cistih eterskih visina duha. A
razumijevanje samog budizma zahtijeva mnogo pripreme. Evandelje po Luki
sadrzi pravu duhovnu supstancu na takav nacin da moze, na odredeni
nacin, utjecati na svaki um Kkoji je naucio dopustiti da najnuznije ljudske
predodzbe i koncepti teku u njegovo srce. Zasto je to tako, postat ce nam
jasno kada proniknemo u misterij Evandelja po Luki. Ali ne samo da nam iz
Evandelja po Luki struje duhovna dostignuca budizma, ve¢ nam struje u jos
uzvisenijem obliku, kao da su uzdignuta na jo$ viSu razinu nego sto su je
imala kada su dana covjecanstvu u dalekoj Indiji gotovo Sest stotina godina
prije nase ere. Samo par primjera pomoc¢i ¢e nam da shvatimo u ¢cemu se
sastoji to uzdizanje budizma.

Jucer smo budizam nazvali najciséim ucenjem suosjecanja i ljubavi. | doista,
S te tocke u svijetu gdje je Buda djelovao, evandelje ljubavi i suosjecanja
struji svim bicima na Zemlji. Evandelje ljubavi, evandelje suosjecanja,
pojavljuje nam se zivo u pravom, istinskom budizmu, kada njegovo toplo
srce suosjeca sa svom patnjom koju susrece u vanjskom svijetu, u svim
zivim bicima. Tu nam se prije svega, pojavljuje budisticka ljubav, budisticko
suosjecanje, u najpunijem smislu te rijeci. Ali vidimo da nam iz Lukinog
evandelja dolazi nesto sto je ¢ak i vise od ovog sveobuhvatnog suosjecanja,
od ove sveobuhvatne ljubavi. Ono sto nam ovdje dolazi do nas, mogli bismo
opisati kao transformaciju suosjecanja i ljubavi u djelo potrebno dusi.
Budist zeli suosjecanje u najeminentnijem smislu te rijeci; onaj tko zivi
prema duhu Lukinog evandelja, zeli razviti angaziranu ljubav. Budist moze
suosjecati s bolesnima; poziv na aktivnu intervenciju i ¢injenje onoga sto se

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



32/134

moze za ozdravljenje, nesto je sto nalazimo u Lukinom evandelju. Razumijeti
sve §to ozivljava ljudsku dusu, nesto je Sto covjecanstvo pronalazi u
budizmu; ne suditi, uciniti viSe nego se nama cini, proizlazi kao ¢udesan
zahtjev iz Lukinog evandelja. Dati vise nego sto se prima! Ljubav, pretvorena
u djelovanje, mora nam se ciniti kao uzvisenija, iako u Evandelju po Luki
imamo najcisci, najiskreniji budizam.

Prikazati ovu stranu krs¢anstva, budizam, koji je kr§¢anstvo uzdiglo jos vise,
zahtijevalo je samo srce pisca Lukinog evandelja. Razumijevanje Krista Isusa
kao lijecnika tijela i duse, bilo je najblize sto je pisac Lukinog evandelja
mogao postici. Pronasao je tonove koji su se duboko obracali srcu, jer je i
sam radio kao lijecnik, te je zabiljezio i naglasio ono sto je imao reci o Kristu
Isusu iz perspektive lijecnika tijela i duse. To ¢e nam postajati sve ocitije
kako budemo uranjali u dubine Lukinog evandelja.

Ali nesto drugo nas pogada kada se posebno usredotocimo na to kako ovo
Evandelje po Luki, prema veé¢ iznesenom gledistu, utjece cak i na
najdjetinjastiji um. Pogada nas cinjenica da nam se uzviseno budisticko
ucenje, koje samo zrela inteligencija, zrela ljudska dusa, moze shvatiti, u
Evandelju po Luki ¢ini kao pomladeno, kao da je nanovo rodeno iz
djevicanskog izvora. Budizam nam se cini poput ploda na drvetu
covjecanstva. Kada ga ponovno vidimo u Evandelju po Luki, ¢ini nam se kao
mladenacki cvijet, kao pomladivanje onoga sto je bilo prije. Stoga se moramo
pitati: kako je doslo do ovog pomladivanja budizma? Ali to cemo razumijeti
tek kada pomno promotrimo ucenja samog velikog Bude, i, prije svega, s
nasom antropozofskom pripremom, pred svoje duhovno oko stavimo ono sto
je pokretalo Budinu dusu.

Prije svega, imajmo na umu da je Buda proizasao iz Bodhisattve, odnosno iz
uzvisenog bica koje je moglo zaviriti u misterije egzistencije. Buducd¢i da je
Buda bio Bodhisattva, sudjelovao je u svemu §to se dogadalo u ljudskom
razvoju kroz davna vremena. Kada se covjecanstvo pojavilo u post
atlantskom razdoblju kako bi uspostavilo prvu post atlantsku kulturnu
evoluciju i kasnije je nastavilo, Buda je ve¢ bio tamo kao Bodhisattva,
prenosec¢i covjecanstvu iz duhovnih svjetova ono §to je jucer bilo
nagovijesteno. On je takoder bio tamo ve¢ u atlantsko doba, ¢ak i1 u
lemursko doba. | buduci da je dosegao tako visoku razinu razvoja, mogao se
postupno sjetiti svega tijekom svoje Bodhisattva egzistencije, u dvadeset
devet godina od svog posljednjeg rodenja prije nego sto je postao Buda, svih
zajednica koje je prethodno iskusio prije nego sto se posljednji put utjelovio
u Indiji. Mogao se osvrnuti na svoju suradnju u covjecanstvu, na svoje
postojanje u bozansko duhovnim svjetovima, kako bi iz njihove sredine donio
ono §to je imao ponuditi covjecanstvu. Vec je jucer naznaceno, da cak i tako
visoka individualnost mora jos jednom, makar i kratko, iskusiti ono §to je
ve¢ naucila. Dakle, Buda takoder opisuje kako je tijekom svog Bodhisattva

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



33/134

razdoblja postupno napredovao sve dok njegova duhovna vizija, njegovo
duhovno prosvijetljenje, nije postajalo sve potpunije.

Receno nam je kako je to opisao svojim sljedbenicima. Rekao im je, opisujuci
put kojim je njegova dusa putovala, postupno se prisjecajuci onoga §to je
iskusila kroz stoljeca: bilo je vrijeme, redovnici, kada mi se iz duhovnog
svijeta prikazalo kao sveobuhvatan sjaj svjetlosti; ali jo§ nisam nista mogao
razaznati u njemu, nikakve oblike, nikakve slike; moje prosvjetljenje jos§ nije
bilo dovoljno cisto. Tada sam poceo vidjeti ne samo svjetlost, vec i
pojedinacne slike i figure unutar svjetlosti, ali jo§ nisam mogao razaznati sto
ti oblici i slike znace; moje prosvjetljenje jo§ nije bilo dovoljno c¢isto. Tada
sam poceo prepoznavati da se u tim slikama i oblicima izrazavaju duhovna
bica, ali jo§ nisam mogao razaznati kojim oblastima duhovnog svijeta ta bica
pripadaju; moje prosvjetljenje jos nije bilo dovoljno ¢isto. Tada sam naucio
prepoznati kojim razlicitim oblastima duhovnog svijeta ta pojedinacna bica
pripadaju, ali jo§ nisam mogao razluciti kojim su djelima osvojili svoje
mjesto u duhovnim oblastima i kakva su im bila stanja uma; jer moje
prosvjetljenje jos nije bilo dovoljno cisto. Tada je doslo vrijeme kada sam
mogao razluciti koja su djela smjestila ta duhovna bic¢a u te oblasti i kakva
su im bila stanja uma; ali jo§ nisam mogao razluciti s kojim sam duhovnim
bicima sam zivio u ranijim vremenima i kako sam s njima komunicirao, jer
moje prosvjetljenje jos nije bilo dovoljno cisto. Tada je doslo vrijeme kada
sam mogao znati da sam bio s tim i tim bi¢cima, u ovom i tom razdoblju, i da
sam s njima imao ovo ili ono; znao sam kakvi su bili moji prethodni zivoti:
sada je moje prosvjetljenje bilo ¢cisto.

Time je Buda svojim sljedbenicima pokazao kako se postupno probio do
razine znanja koju je vec¢ posjedovao, ali koju svatko mora iznova stec¢i u
svakoj inkarnaciji prema uvjetima tog doba, i koju je sada morao ponovno
stec¢i na nacin koji je odgovarao njegovom potpunom silasku u fizicko
ljudsko tijelo. Ako to osjetimo, dobivamo predodzbu o znacaju i velicini te
znacajne individualnosti koja se tada utjelovila u kraljevom sinu iz loze
Sakya. Ono §to je Buda mogao prepoznati na ovaj nacin, i iz onog §to je
mogao vidjeti, on je takoder znao: ovo je svijet koji su ljudi, sa svojom
obicnom percepcijom neposredne sadasnjosti i bliske buduc¢nosti, morali
ostaviti iza sebe. Samo posvecenici, kojima je i sam Buda pripadao, mogu
zaviriti u duhovni svijet; ali za normalne ljude ta je mogucnost bila
izgubljena. Naslijede drevne vidovite percepcije postajalo je sve rjede. Buduci
da Buda nije trebao govoriti samo o0 onome sto posvecenik ima za reci, vec je
prije svega imao misiju ljudima govoriti o silama koje bi trebale proizaci iz
njihove vlastite duse, nije mogao samo ukazati na rezultate svog
prosvjetljenja, ve¢ je rekao sebi: moram govoriti o onome Ssto ljudi mogu
postici, svakako kroz visi, ali ipak kroz razvoj vlastitog unutarnjeg bica, kroz
razvoj onoga Sto je u ovoj epohi. Malo po malo, tijekom razvoja Zemlje, ljudi
¢e iz svojih dusa, iz svojih srca, prepoznati sadrzaj Budinog ucenja kao nesto

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



34/134

Sto im govori vlastiti um, vlastito srce. Ali jo§ ¢e puno, puno vremena morati
proci prije nego sto svi ljudi postanu dovoljno zreli da iz svojih dusa iznesu,
takoreci, ono §to je Buda prvi put izrazio kao c¢isto ljudski uvid. Jer jedno je
razviti odredene sposobnosti u kasnijim vremenima, a drugo ih je prvo izvuci
iz najdubljih kutaka covjekova uma.

Razmotrimo jedan drugi primjer. Danas mladi ljudi uce pravila logickog
misljenja. Logicko misljenje sada je jedna od univerzalnih ljudskih
sposobnosti koje ljudi razvijaju iznutra. Medutim, da bi se ta sposobnost prvi
put pojavila iz ljudskih grudi, bio je ukljucen veliku duh gréckog mislioca
Aristotela. Jedna je stvar prvo nesto izvuci iz dubine ljudskog uma, a zatim
to izvuci nakon §to se neko vrijeme razvijalo unutar covjecanstva.

Ono sto je Buda imao reci ljudima jedno je od najvecih ucenja za duge epohe
koje dolaze. Stoga je takoder potreban veliki um Bodhisattve, tako visoko
prosvjetljenog bica, da bi se prvo utjelovio u ¢ovjeku. Samo onaj tko je bio
prosvijetljen u najvisem smislu, mogao je prvo u svojoj dusi probuditi ono
Sto c¢e postupno postati dobro svih ljudi: uzviseno ucenje suosjecanja i
ljubavi i sve sto je s njima povezano. Ono §to je Buda imao rec¢i, morao je
odjenuti rijecima koje su ljudima u to vrijeme bile poznate, posebno
njegovim sunarodnjacima. Ve¢ smo naznacili kako su se filozofije Sankhye i
Yoge poducavale u drevnoj Indiji u Budino vrijeme. One su pruzile
uobicajene izraze i koncepte; bili su uobicajeni. Takve uobicajene izraze
morao je koristiti netko tko je imao nesto novo za ponuditi; Buda je ono sto
je zivjelo u njegovoj dusi morao odjenuti takvim uobicajenim terminima.
Istina, takve predodzbe i koncepti su tada kroz njega poprimili potpuno novi
oblik, ali ih je morao koristiti, jer sav razvoj mora tec¢i na takav nacin da se
buduc¢nost temelji na proslosti. Tako je Buda odjenuo svoju uzvisenu
mudrost u uobicajene izraze indijskih ucenja koji su se u to vrijeme obi¢no
koristili.

Ali ipak moramo stec¢i razumijevanje onoga §to je Buda dozivio kao svoje
ucenje, koje ce postati najdublje ucenje covjecanstva, ispod Bodhi drveta
tijekom sedmodnevnog razdoblja prosvjetljenja. Pokusajmo, ¢ak i ako samo s
pribliznim mislima, pred svojim dusama predstaviti §to je, kao misaoni izraz
najdubljih dusevnih iskustava, proslo kroz um Bude kada je bio prosvjetljen
ispod Bodhi drveta. Tada bi on mogao rec¢i nesto poput ovoga: u ljudskom
razvoju postojala su davna vremena kada su mnogi ljudi imali prigusenu,
zamracenu vidovitost, a postojala su jo§ starija vremena kada su svi bili
vidoviti. Sto znaci biti priguseno, zamraceno vidovit? Sto znaci uopce biti
vidovit? Biti vidovit znac¢i moci koristiti organe svog eterskog tijela. Ako netko
moze Kkoristiti samo organe svog astralnog tijela, doista moze cutiti i osjecati
iznutra, dozivjeti najdublje tajne iznutra, ali ih ne moze vidjeti. Tek kada ono
Sto se dozivi u astralnom tijelu ostavi svoj otisak, takoreci, u eterskom tijelu,
moze se dogoditi vidovitost. Cak je i stara prigusena vidovitost nastala zato

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



35/134

jer je etersko tijelo, koje jo§s nije bilo u potpunosti prodrlo u fizicko tijelo,
imalo organe koje su drevni ljudi jos uvijek mogli koristiti. Sto je dakle
¢ovjecanstvo s vremenom izgubilo? Izgubilo je sposobnost koristenja organa
eterskog tijela. Postupno se moralo zadovoljiti koristenjem samo vanjskih
organa fizickog tijela, a zatim dozivljavanjem onoga s§to fizicko tijelo prenosi
astralnom tijelu kao misli, osjeti, osjecaji i predodzbe. Sve je to proslo kroz
Budinu veliku dusu u to vrijeme kao izraz onoga sto je dozivio. Rekao je sebi:
dakle, ljudska bica su izgubila sposobnost koristenja organa svog eterskog
tijela. Oni u svojim astralnim tijelima dozivljavaju ono §to dozivljavaju od
vanjskog svijeta, kroz instrumente svog fizickog tijela.

Sada si je Buda mogao postaviti znacajno pitanje: kada oko percipira crvenu
boju, kada uho ¢uje bilo koji zvuk, kada osjetilo okusa ima bilo kakav osjet
okusa, tada pod normalnim uvjetima ti osjeti prilaze covjeku i postaju
njegove predodzbe, dozivljavaju se interno u astralnom tijelu. Kad bi se
dozivljavali samo na ovaj nacin, ne bi mogli imati ono §to nazivamo bol i
patnja, kao dodatak u normalnom stanju. Kad bi se covjek jednostavno
prepustio dojmovima vanjskog svijeta, kako to djeluje na njegova osjetila,
kako mu to izgleda u svojim bojama i svijetlu, u svojim zvukovima i tako
dalje, lutao bi svijetom bez mogucnosti da iz tih dojmova osjeti bol i patnju.
Osijetiti bol i patnju, covjek moze samo pod odredenim uvjetima.

Veliki Buda je stoga istrazivao uvjete pod kojima ljudi dozivljavaju bol i
patnju, brigu i tugu. Kada dojmovi iz vanjskog svijeta postaju bol? | zasto to
postaju pod odredenim okolnhostima?

Tada je rekao sebi: ako se osvrnemo na davna vremena, vidjet cemo kako su,
dok su ljudi hodali Zemljom u ranijim inkarnacijama, bica sa dvije strane
utjecala na unutarnju prirodu ljudi, njihova astralna tijela. Kroz odvijanje
inkarnacija kroz lemursko i atlantsko razdoblje, bica koja nazivamo
luciferskim bic¢ima, djelovala su na ljudska bica, tako da su tijekom vremena
ljudi apsorbirali dojmove i utjecaje luciferskih bica u svoja astralna tijela. Od
atlantskog razdoblja nadalje, bica koja su bila pod vodstvom Ahrimana
nastavila su utjecati na covjeka. Dakle, u svojim ranijim inkarnacijama,
covjek je iskusio utjecaje dviju sila koje nazivamo luciferskim i ahrimanskim
bicima. Da ta bica nisu djelovala na covjeka, covjek ne bi mogao steci
slobodu, dar razlikovanja dobra i zla i slobodnu volju. 1z vise perspektive,
doista je dobro sto su ti utjecaji na ovaj nacin djelovali na covjecanstvo; ali u
odredenom smislu, oni su takoder covjeka s bozansko duhovnih visina
spustili natrag u osjetilnu egzistenciju, dublje nego Sto bi se inace spustio.
Dakle, ljudi - kako bi veliki Buda mogao reci - imaju u sebi odredene utjecaje
koji su u njima danas, i koji su nasljede utjecaja Lucifera, s jedne strane, i
Ahrimana, s druge strane. Oni su im ostali iz prethodnih inkarnacija; oni ih
nose u sebi.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



36/134

Kad je covjek jo§ mogao vidjeti u duhovni svijet pomocu svoje stare,
prigusene vidovitosti, vidio je utjecaje Lucifera i Ahrimana, i mogao je jasno
razlikovati: evo utjecaja Lucifera, evo utjecaja Ahrimana. | gledajuci u
astralni svijet i opazajuci luciferske i ahrimanske Stetne utjecaje, mogao ih je
objasniti i zastititi se od njih. Takoder je znao kako dolazi u kontakt s tim
bicima. Bilo je vrijeme - tako je rekao Buda - kada su ljudi znali izvor tih
utjecaja, koje su od davnina nosili u sebi, od utjelovljenja do utjelovljenja. Ali
sa starom vidovitos¢u, znanje o tim mocima je izgubljeno, a buduci da su
ljudi izgubili vidovitost, postali su i neupuceni u ono $§to je utjecalo na
njihove duse od utjelovljenja do utjelovljenja. Prijasnje vidovito stanje
zamijenjeno je neznanjem. Tama se Siri nad covjekom. Ne moze razaznati
odakle dolaze ti utjecaji Lucifera i Ahrimana, a ipak ih nosi u sebi. U sebi
nosi nesto o cemu ne zna nista. Naravno, bilo bi glupo poricati stvarnost i
djelovanje onoga sto je tamo, ¢ak i ako se o tome nista ne zna. Utjecaji koji
su usli u covjeka djeluju u njemu od inkarnacije do inkarnacije. Oni su tu, i
djeluju tijekom cijelog njegovog zivota; covjek ih jednostavno nije svjestan. -
Tako je sebi rekao veliki Buda.

Kako ti utjecaji djeluju u covjeku? Cak i ako ih ¢éovjek ne moze prepoznati,
on ih cuti, osjeca ih; u njemu postoji sila koja je izraz onoga sto je zivjelo od
utjelovljenja do utjelovljenja, i uzdiglo se do sadasnje egzistencije. Ono sto
sile predstavljaju, ciju prirodu covjek ne moze prepoznati, jest zelja za
vanjskim zivotom, zelja za opazanjem u svijetu, zed za zivotom, c¢eznja za
zivotom. Dakle, drevni luciferski i ahrimanski utjecaji, u ¢ovjeku djeluju kao
zed za egzistencijom, kao zelja za egzistencijom. | ta zed za egzistencijom
nastavlja se iz utjelovljenja u utjelovljenje. - To je ono sto je rekao veliki
Buda; samo je svojim intimnijim ucenicima detaljnije objasnio o ¢emu se
radi.

Kako je predstavio, ono sto je tako osjecao, moze se razumjeti samo ako je
netko ve¢ prosao odredenu pripremu kroz teozofiju. Uostalom, znamo da
kada covjek umre, u trenutku smrti, njegovo 'Ja’', njegovo astralno tijelo i
njegovo etersko tijelo napustaju fizicko tijelo. Tada, neko vrijeme, covjek ima
tu veliku sliku sjecanja na svoj posljednji zivot, s kojom je suocen kao sa
snaznom slikom. Takoder znamo da se glavna komponenta eterskog tijela
odbacuje poput drugog lesa, a da nesto ostaje iza, poput ekstrakta, poput
esencije eterskog tijela. Covjek taj ekstrakt nosi sa sobom kroz razdoblja
kamaloke i devahana i vracéa ga u sljedecu egzistenciju. Medutim, dok je
covjek u kamaloki, sve sto je iskusio u smislu djela, sve sto utjece na karmu,
za Sto mora stvoriti naknadu, upisano je u ovaj zivotni ekstrakt. Sve je to na
odredeni nacin povezano s ovim ekstraktom iz eterskog tijela, koji se proteze
od jedne inkarnacije do sljedece. Sve §to ¢ovjek nosi iz jedne inkarnacije u
sljedecu, sadrzano je u ovom ekstraktu eterskog tijela, a ¢ovjek to donosi sa
sobom kada ponovno ude u egzistenciju kroz rodenje. - Orijentalna literatura
navikla je nazivati ono §to mi nazivamo eterskim tijelom Linga sharira.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



37/134

Dakle, ono sto covjek nosi sa sobom iz inkarnacije u inkarnaciju je ekstrakt
iz Linga sharira.

Sada bi Buda mogao reci: pogledajte osobu koja se rodi. On sa sobom u
svojoj Linga sharira donosi ono sto je istovario iz svojih prethodnih
inkarnacija; to je tamo upisano. U toj Linga sharira lezi sve o cemu covjek ne
zna nista u sadasnjem ljudskom ciklusu, nad ¢ime se Siri tama neznanja, ali
Sto se dok covjek ulazi u egzistenciju osjeca, kao zed za egzistencijom, kao
zelja za zivotom. U onome §to se naziva zelja za zivotom, Buda je vidio sve
Sto proizlazi iz prethodnih inkarnacija i sto covjeka potice na zelju da uziva u
svijetu, ne samo da kao lutalica prolazi kroz svijet boja, zvukova i drugih
dojmova, vec¢ da zeli ovaj svijet. To je ono Ssto u ¢covjeku postoji iz prethodnih
inkarnacija kao tendencija, kao sila. Budini ucenici ovu silu nazivaju
Samskara. Stoga je Buda rekao svojim bliskim ucenicima: ono Sto je
karakteristicno za sadasnjeg covjeka jest neznanje o necemu vaznom Sto
postoji u njemu samom. To neznanje pretvara ono s ¢ime bi se inace suocio
covjek kao da potjece od luciferskih i ahrimanskih bica, i s ¢ime bi se inace
mogao povezati, u zed za egzistencijom, u sile koje drijemaju u njemu,
duboko u njemu rovare iz prethodnih inkarnacija. Pod utjecajem velikog
Bude, to se nazivalo Samskara. | iz te Samskare proizlazi ono s§to cini
trenutno misljenje covjeka, i sto uzrokuje da ne moze objektivho misliti u
trenutnom ciklusu.

Dobro zapazite kakvu je suptilnu razliku Buda razjasnio svojim ucenicima:
razliku izmedu objektivnog misljenja, koje se usredotocuje samo na stvar, |
misljenja koje je pod utjecajem sila koje potjecu iz Linga sharira. Razmislite
koliko tih misljenja steknete o stvarima kao svoja; ali zapitajte se koliko tih
misljenja steknete zato Sto vam se svidaju, a koliko zato Ssto stvari
promatrate objektivno! Sve sto netko stjece kao istinu, ne zato sto objektivno
misli 0 necemu, vec zato jer je sa sobom donio stare sklonosti iz prethodnih
inkarnacija, sve to za Budu predstavlja 'unutarnji organ misljenja’. Taj organ
misljenja je ukupnost onoga sto osoba misli jer je imala odredena iskustva u
prethodnim inkarnacijama koja su ostala kao ostaci u njenoj Linga sharira.
Dakle, Buda je vidio neku vrstu unutarnjeg organa misljenja unutar covjeka,
formiranog ukupnoséu Samskare. A onda je rekao: samo ta misaona
supstanca od sadasnjeg covjeka formira ono sto se naziva njegova sadasnja
individualnost - u budizmu, 'ime i oblik’ ili Namarupa. To je ista stvar koju
jedna druga filozofska skola naziva Ahamkara.

Buda je svojim ucenicima rekao nesto slicno: kada su ljudi u davna vremena
jos imali vidovitost i zavirivali u svijet koji lezi izvan fizicke egzistencije, svi
su, u odredenom smislu, vidjeli istu stvar, jer je objektivni svijet isti za sve.
Ali kada se neznanje prosirilo svijetom kao tama, svaka je osoba sa sobom
donijela individualne kvalitete koje su je razlikovale od drugih. To ju je
ucinilo bicem koje se najbolje moze opisati kao bice s ovim ili onim 'oblikom’

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



38/134

duse; svaka je imala specificno 'ime' koje ju je razlikovalo od drugih,
Ahamkara.

Sada, ono §to je stvoreno u covjeku pod utjecajem onoga sto je donio sa
sobom iz prethodnih inkarnacija, sto je ‘ime i oblik’, §to je oblikovalo njegovu
individualnost, sada se formira u njemu iznutra iz Manasa i pet njegovih
osjetilnih organa, takozvanih Sest organa. - Imajte na umu, Buda nije rekao:
oko se formira iskljucivo iznutra, vec je rekao: nesto je ugradeno u oko sto je
bilo u Linga sharira i §to je doneseno sa sobom iz prethodnih faza
egzistencije. Stoga, oko ne vidi c¢isto; ono bi svijet vanjske egzistencije vidjelo
drugacije da nije iznutra prozeto onim Sto ostaje iz prethodnih faza
egzistencije. Stoga, uho ne cuje cisto, ve¢ zamuceno, obojeno onim sto ostaje
iz prethodnih faza egzistencije. A to uzrokuje da se zelja da se vidi ovo ili
ono, da se ¢uje ovo ili ono, da se okusi ili percipira na ovaj ili onaj nacin, da
se umijesa u sve. Dakle, ono sto ostaje iz prethodnih inkarnacija uvlaci se u
sve kao 'zelja'.

Kad se ta ceznja iz prethodnih inkarnacija ne bi uvukla - tako je rekao Buda
- covjek bi gledao u svijet kao da je bozansko bice, dopustio bi svijetu da
djeluje na njega i nikada ne bi trazio vise, nikada ne bi Zelio vise od onoga
Sto mu je dano. Vise ne bi prosirivao svoje znanje izvan onoga §to su mu
dale bozanske moci; ne bi pravio razliku izmedu sebe i vanjskog svijeta, i
dozivljavao bi sebe kao ¢clana vanjskog svijeta. Jer samo na taj nacin covjek
dozivljava sebe kao nesto odvojeno od ostatka svijeta, jer zeli vise, zeli imati
nesto drugacije od uzitaka koje mu ostatak svijeta dobrovoljno nudi. Kroz to,
u njegovu dusu ulazi svijest da je nesto drugo od svijeta. Kad bi bio
zadovoljan onim §to je u svijetu, ne bi bio drugaciji od njega. Osjecao bi da
se njegova vlastita egzistencija nastavlja u vanjskom svijetu. Nikada ne bi
znao Sto je ono S§to se naziva kontaktom s vanjskim svijetom; ne bi bio
odvojen od njega, i stoga ne bi mogao ni doc¢i u kontakt s njim. Kroz
formiranje ovih 'Sest organa' postupno je nastao ‘'kontakt s vanjskim
svijetom', a kroz kontakt ono sto u nasim zivotima nazivamo osjetom, a kroz
osjet 'vezanost za vanjski svijet'. Ali kroz ¢ovjekov pokusaj da se prilijepi za
vanjski svijet, nastaju bol, patnja, briga i nevolja.

To je ono §to je Buda rekao svojim ucenicima o unutarnjem c¢ovjeku, o
unutarnjem covjeku koji je uzrok boli i patnje, tuge i brige u svijetu ljudi.
Bila je to suptilna, uzvisena teorija, ali teorija koja je proizasla izravno iz
zivota, jer ju je 'prosvijetljeni’ shvatio kao duboku istinu o suvremenom
covjecanstvu. Njemu koji je, kao Bodhisattva tisucljecima, vodio ¢ovjecanstvo
prema ucenjima suosjecanja i ljubavi, sada, kada je postao Buda, postala je
jasna prava priroda patnje u suvremenom covjecanstvu iz njezinih uzroka.
Tako je mogao vidjeti zasto ljudi pate, pa je to objasnio svojim bliskim
ucenicima.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



39/134

| kada je bio spreman iskusiti bit ljudske egzistencije za trenutni ciklus, sve
je to sazeo u poznatoj propovijedi kojom je zapoceo svoju sluzbu kao Buda,
propovijedi u Benaresu. Tamo je na popularan nacin poucavao ono §to je
prethodno svojim ucenicima priopc¢io na intimniji nacin: tko god prepozna
uzroke ove ljudske egzistencije, zna da zivot, kakav jest, mora sadrzavati
patnju, mora sadrzavati bol. Prvo ucenje koje vam moram dati je ucenje o
patnji u svijetu. Drugo ucenje je ono 0 uzrocima patnje. Koji su to uzroci
patnje? Oni leze u ¢injenici da se zelja, zed za egzistencijom, uvlaci u covjeka
iz onoga $to mu je ostalo od prethodnih inkarnacija. Zed za egzistencijom je
uzrok patnje. Trece ucenje je ovo: kako se patnja uklanja iz svijeta? Naravno,
uklanja se iz svijeta uklanjanjem uzroka, gasenjem zedi za egzistencijom, jer
ona proizlazi iz neznanja. Jer covjek je presao iz svog prijasnjeg vidovitog
znanja u neznanje, a to neznanje skriva duhovni svijet od njega. Neznanje je
krivo za zed za egzistencijom. A zed za egzistencijom je, pak, uzrok patnje i
boli, brige i tuge. Zed za egzistencijom mora nestati iz svijeta, ako bol i
patnja, tuga i briga zele nestati iz svijeta. Staro znanje je nestalo iz svijeta;
ljudi viSe ne mogu koristiti organe svog eterskog tijela. Ali za ljude je moguce
Novo znanje, znanje koje stjecu kada se potpuno urone u ono §to im njihovo
astralno tijelo moze dati kroz njihove najdublje moci, uz pomoc¢ onoga §to im
vanjski osjetilni organi omogucuju da promatraju u vanjskom osjetilnom
svijetu. Ali ono §to je u najdubljim moc¢ima astralnog tijela potaknuto ovim
promatranjem, dakle koristenjem fizickog tijela, ali ne iz tog Kkoristenja,
jedino to u prvom redu moze pomoci ljudima i dati im znanje; jer im je to
znanje u pocetku darovano. - To je otprilike ono §to je Buda rekao u svom
velikom inauguracijskom govoru.

Dakle, htio je reci, moram ljudima prenijeti znanje koje je dostizno kroz
najvisi razvoj moci astralnog tijela. Stoga je Buda morao poducavati sto
covjek moze postici kroz ogromno produbljivanje i uranjanje u moci
astralnog tijela. Kroz to, on postize znanje koje je sada prikladno za njega,
koje je sada moguce za njega, ali istovremeno, znanje koje nema nikakve
veze s utjecajima prethodnih inkarnacija. Buda je ljudima htio dati takvo
znanje, koje nema nikakve veze s onim §to drijema u covjekovoj dusi kao
Samskara, mracno i izlozeno neznanju, znanje koje se moze stec¢i budenjem
svih moci koje su u astralnom tijelu u jednoj inkarnaciji.

To je uzrok patnje u svijetu, rekao je Buda, da od prethodnih inkarnacija
nesto ostaje o ¢emu covjek nista ne zna. Ono §to ima iz prethodnih
inkarnacija razlog je zasto se u njemu javlja neznanje o svijetu; to je uzrok
patnje i boli, tuge i briga u ¢ovjeku. Ali kada postane svjestan sila koje leze u
njegovom astralnom tijelu, u koje moze prodrijeti, tada moze, ako zeli, steci
znanje koje ostaje neovisno o svemu sto je bilo prije, vlastito znanje.

Veliki Buda zelio je ovo znanje prenijeti ljudima. | prenio im ga je na
takozvanom Osmostrukom putu. U njemu je namjeravao ukazati na moci

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



40/134

koje ljudi trebaju razviti kako bi, u trenutnom ciklusu, mogli postic¢i znanje
netaknuto ponovnim rodenjima. Dakle, sam Buda, kroz moc¢ Kkoju je
postigao, uzdigao je svoju dusu do onoga S$to se moze postic¢i intenzivnim
mocima astralnog tijela; i na Osmostrukom putu zelio je ljudima ocrtati
nacin na koji mogu postici znanje netaknuto Samskarom. Definirao ga je na
sljedeci nacin:

Ljudska bica postizu takvo znanje o svijetu kada steknu ispravno misljenje o
stvarima, misljenje koje nema nikakve veze sa simpatijom ili antipatijom ili s
pristranoséu prema njima, ve¢ pokusavajuci - iskljucivo na temelju onoga
Sto im se predstavlja - postici, koliko god mogu, ispravno misljenje o nekoj
stvari.

Drugo, potrebno je postati neovisan o onome S$to ostaje iz prethodnih
inkarnacija, nastojati suditi prema nasem ispravnom misljenju, ne prema
bilo kakvim drugim utjecajima, ve¢ samo prema onome Sto je nase ispravno
misljenje o nekoj stvari. Dakle, ‘ispravno prosudivanje' je drugi korak, kojim
se bavimo.

Trece je da kada komuniciramo sa svijetom, nastojimo ispravno izraziti ono
Sto zelimo komunicirati, sto ispravno mislimo i §to smo ispravno procijenili,
da u svoje rijeci ne stavljamo nista osim svog misljenja - ne samo u svoje
rijeci, vec¢ u sve izrazaje ljudskog bic¢a. To je 'prava rije¢’ u Budinom smislu.

Cetvrto, potrebno je da se trudimo ne provoditi svoje postupke prema svojim
simpatijama i antipatijama, ne prema onome sto se mracno komesa u nama
kao Samskara, ve¢ da u djelo provedemo ono sto smo shvatili kao svoje
ispravno misljenje, kao svoj ispravan sud i kao ispravnu rije¢. To je dakle,
ispravno djelo, 'ispravan nacin djelovanja’.

Peta stvar koju osoba treba da bi se oslobodila onoga sto zivi u njoj jest
postizanje pravog polozaja, prave pozicije u svijetu. Najbolje mozemo
razumjeti sto je Buda mislio pod tim ako si kazemo: ima toliko mnogo ljudi
koji su nezadovoljni svojim zadatkom u svijetu, koji vjeruju da bi im moglo
biti bolje u ovom ili onom polozaju. Ali ljudi bi trebali dobiti priliku da
maksimalno iskoriste situaciju u kojoj su rodeni ili onu u koju ih je sudbina
stavila, odnosno da steknu najbolji polozaj. Svatko tko ne osjeca zadovoljstvo
u svojoj trenutnoj situaciji nece moci iz nje izvuéi snagu koja ¢ce mu
omoguciti da ispravno djeluje u svijetu. Buda to naziva 'postizanjem pravog
polozaja’.

Sesto je da bismo se sve vise trebali brinuti da ono sto steknemo ispravnim
misljenjem, ispravnim prosudivanjem i tako dalje, postane uobicajeno u
nama. Kad se rodimo u svijetu, imamo odredene navike. Dijete pokazuje ovu
ili onu sklonost ili naviku. Medutim, osoba bi se trebala truditi ne zadrzavati
navike koje dolazi iz Samskare, ve¢ stec¢i one navike koje u potpunosti

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



41/134

postaju njene vlastite, putem ispravnog misljenja, ispravne prosudbe,
ispravnog govora i tako dalje. To su ‘ispravne navike' koje bismo trebali steci.

Sedmo je da u svoje zivote unesemo red tako da ne zaboravljamo ono jucer,
kada bismo trebali djelovati danas. Kad bismo svaki put trebali ponovno
uciti sve svoje vjestine, nikada ne bismo nista postigli. Ljudi moraju teziti
razvijanju sjecanja, pamcenja, svih stvari u svojoj egzistenciji. Uvijek moraju
koristiti ono §to su ve¢ naucili, moraju povezati sadasnjost s prosloscu.
Dakle, 'ispravno pamcenje' - kako se kaze u budistickom smislu - ono je s§to
ljudi moraju stec¢i na Osmostrukom putu.

A osmo je ono §to ljudi dobivaju predajuci se iskljucivo stvarima, bez ikakvog
preferiranja ovog ili onog misljenja, ne dopustajuci da ono sto je ostalo od
prethodnih inkarnacija utjece na njihovo razmisljanje, uranjajuc¢i u njih i
dopustajuci samim stvarima da govore. To je 'istinska kontemplacija'.

Ovo je Osmostruki put, o kojem je Buda rekao svojim sljedbenicima da
njegovo postivanje vodi do postupnog gasenja te patnje koju donosi zed za
egzistencijom i donosenja dusi necega, Sto je oslobada od svega §to dolazi iz
proslih zivota i porobljava je. Time smo istovremeno mogli upiti nesto od
cjelokupnog duha i podrijetla budizma. Ali takoder znamo znacaj drevnog
Bodhisattve koji je postao Buda. Znamo da je drevni Bodhisattva uvijek
dopustao da sve vezano uz njegovu misiju tece u covjecanstvo. U davna
vremena, prije nego Ssto je Buda usao u svijet, covjecanstvo nije bilo
sposobno Kkoristiti ¢cak ni svoje unutarnje moci na takav nacin da bi se
spontano pojavila ispravna rijec¢, ispravan sud. Da bi se to dogodilo, utjecaji
iz duhovnih svjetova morali su tec¢i do covjecanstva. Drevni Bodhisattva
dopustio je tim utjecajima da teku dolje. Stoga je bio jedinstven dogadaj
kada je ovaj Bodhisattva postao Buda, koji je sada poducavao ono sto je
pustio da tece u covjecanstvo u ranijim vremenima, to jest, sada je u svijet
postavio tijelo koje je u sebi moglo razviti sile koje su prije mogle teci samo
odozgo. Kao prvo tijelo te vrste, Buda je ovo tijelo stavio u svijet kao
Gautama Buda. Dakle, sve sto je prije pustio da tece unutra, nekada je
postojalo u svijetu. Takva stvar, medutim, ima veliko i dalekosezno znacenje
za cijelu evoluciju Zemlje, ako je ono §to je iz epohe u epohu teklo dolje,
postojalo u ljudskom bicu, jednom na Zemlji hodalo tjelesno u ljudskom
bicu. Jer sada to tvori silu koja se moze prenijeti na sva ljudska bica. A u
tijelu Gautama Bude leze uzroci za sva vremena, tako da ljudi u sebi mogu
razviti moci Osmostrukog puta, do sve buduc¢nosti, tako da Osmostruki put
moze postati vlasnistvo svakog covjeka. Buda je dao ljudima mogucnost
ispravnog razmisljanja, a ono sto ¢ce se dogadati u tom smjeru, dok cijelo
covjecanstvo ne savlada Osmostruki put, to je zahvaljujuci postojanju Bude.
Ono §to je Buda posjedovao u sebi, dao je ljudima kao duhovnu hranu.

Takve stvari vanjska znanost danas opcenito ne vidi. Ali tako velike stvari iz
odvijanja ljudskog razvoja cesto nam govore djetinjaste bajke i legende.
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



42 /134

Morao sam u nekoliko navrata naglasiti da su bajke i legende ¢esto mudrije i
znanstvenije od nase objektivne znanosti. Dubine ljudske duse oduvijek su u
bicu poput Bodhisattve percipirale nesto sasvim posebno kao istinu. To
nesto §to prvo struji dolje, zatim postupno postaje vlasnistvo ljudske duse, a
zatim se, takoreci, reflektira od ljudske duse u kozmicki prostor, ljudi su to
dozivljavali kao nesto sasvim posebno. A oni koji su to mogli vise-manje
nejasno percipirati rekli su sebi: kao §to sunceve zrake sjaju u nebeskom
prostoru, tako je neko¢ moc¢ Bodhisattve zracila moci ucenja suosjecanja i
ljubavi, moc¢i Osmostrukog puta, dolje na Zemlju. Ali tada se Bodhisattva
nastanio u ljudskom tijelu, dajuci ¢ovjecanstvu ono sto je nekoc¢ bilo njegovo.
To sada zivi u covjecanstvu i zraci natrag u kozmos, bas kao sto mjesecina
reflektira sunceve zrake natrag u kozmos. - To se uvijek osjecalo posebno
znacajnim gdje god se takva istina izrazavala u bajkama i legendama. Stoga,
da bi se izrazila ova istina o Bodhisattvi, stvorena je izvanredna bajka u
krajevima gdje se pojavio. Ovaj veliki dogadaj bio je odjeven u sljedecu
jednostavnu pripovijest.

Nekada davno, Buda je zivio kao zec, i bilo je vrijeme kada su razna druga
bica trazila hranu, ali sva hrana je bila pojedena. Ono sto je sam zec mogao
pojesti, povrce, nije bilo prikladno za mesozdere. Tada, kada je dosao
brahman, zec, koji je zapravo bio Buda, odlucio se zrtvovati i dati se kao
hranu. U tom trenutku stigao je bog Shakra; vidio je mocno djelo zeca.
Otvorila se pukotina u planini i primila zeca. Tada je bog uzeo tinkturu i
nacrtao sliku ovog zeca na Mjesecu. | od tada se slika Bude kao zeca vidi na
Mjesecu. - Na zapadu se ne govori 0 zecu na Mjesecu, ve¢ o0 'covjeku na
Mjesecu'.

Ali jedna kalmicka bajka to govori jos jasnije: na Mjesecu zivi zec, koji je
neko¢ postao poznat jer se Buda zrtvovao, a sam duh Zemlje nacrtao je sliku
zeca na Mjesecu. - To izrazava veliku istinu o tome kako je Bodhisattva
postao Buda, i kako se Buda odrekao sebe, kako je ono sto je bila njegova bit
dao covjecanstvu kao hranu, tako da sada moze zraciti iz srca ljudi u svijet.

O bicu poput Bodhisattve koji je postao Buda, rekli smo - i to je ucenje svih,
koji znaju - da kada prode kroz fazu poput one u kojoj Bodhisattva postaje
Buda, tada je to konacna inkarnacija na Zemlji, gdje se cijelo bice doti¢ne
osobe stapa s ljudskim tijelom. Takvo bice tada vise nikada ne prolazi kroz
takvu inkarnaciju. Stoga je Buda, kada je osjetio znacaj svoje sadasnje
egzistencije, mogao reci: ovo je posljednja od inkarnacija, nema drugih
inkarnacija na Zemlji. - Unato¢ tome, bilo bi pogresno vjerovati da se takvo
bice tada potpuno povlaci iz zemaljske egzistencije. Ono nastavlja utjecati na
zemaljsku egzistenciju. lako ne ulazi izravno u fizicko tijelo, preuzima drugo
tijelo - ono formirano od astralne ili eterske esencije - i tako utjece na svijet.
A nacin na koji utjece, nakon sto je ono samo proslo svoju posljednju
inkarnaciju moze biti sljedeci.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



43/134

Obican covjek, koji se sastoji od fizickog tijela, eterskog tijela, astralnog tijela
i ‘Ja’', moze, takoreci, biti prozet takvim bicem. Takvo bice, koje se vise ne
spusta u fizicko tijelo, ali jos uvijek posjeduje astralno tijelo, moze se
integrirati u astralno tijelo drugog ljudskog bica. Tada djeluje unutar takvog
zemaljskog ljudskog bica. To ljudsko bice tada moze postati vazna osobnost,
jer sile takvog bica, koje je vec¢ proslo svoju posljednju inkarnaciju na Zemlji,
sada djeluju unutar njega. Dakle, takvo astralno bice sjedinjuje se s
astralnim bicem bilo kojeg ljudskog bica na Zemlji. Takvo sjedinjenje moze
se dogoditi na najkompliciraniji nacin. Kada se Buda pojavio pastirima u
obliku 'nebeske vojske’, nije bio u fizickom tijelu, ve¢ u astralnom tijelu.
Preuzeo je tijelo kroz koje je ipak mogao utjecati na Zemlju. Stoga se bice
koje je sada postalo Buda razlikuje po tome sto ima trostruko tijelo:

Prvo, tijelo koje je imao prije nego je postao Buda, gdje odozgo djeluje kao
Bodhisattva, tijelo koje jos ne sadrzi sve kroz sto ovo bice moze djelovati; ono
jos uvijek stoji u visinama gore i povezano je s njegovom bivSom misijom,
poput bivseg Bodhisattve u Budi prije nego sto je transformirao ovu misiju u
misiju Bude. Dokle god je takvo bice u takvom tijelu, njegovo tijelo se naziva
Dharmakaya.

Drugo, tijelo koje takvo bice formira za sebe, koje posjeduje i u kojem u
fizickom tijelu izrazava sve Ssto ima u sebi; to tijelo se naziva 'tijelo
savrsenstva', Sambhogakaya.

Trece, tijelo koje takvo bice poprima nakon sto prode kroz savrsenstvo i sada
moze djelovati prema dolje na opisani nacin; to se naziva Nirmanakaya.

Stoga mozemo rec¢i: Budin Nirmanakaya ukazao se pastirima u obliku
andeoskih vojski. Tada je Buda zasjao u svojoj Nirmanakayi i tako se objavio
pastirima. Medutim, u ovom kljué¢nom trenutku trebao je jos viSe utjecati na
palestinske dogadaje. To se dogodilo na sljedeci nacin.

Da bismo to razumjeli, moramo se ukratko prisjetiti onoga §to znamo o
prirodi ¢ovjeka iz antropozofskih predavanja. Znamo da u znanosti duha
razlikujemo nekoliko 'rodenja’. U onome sto se naziva fizickim rodenjem,
ljudsko bice odbacuje, takoreci, omotac fizicke majke. U sedmoj godini
odbacuje eterski omotac, koji ga do tada, do promjene zuba, okruzuje bas
kao sto ga omotac fizicke majke okruzuje do fizickog rodenja. A u pubertetu,
koji je u nase vrijeme u cetrnaestoj ili petnaestoj godini, ljudsko bice
odbacuje ono sto je do tada imalo kao astralni omotac. Stoga se etersko tijelo
covjeka zapravo rada izvana kao slobodno tijelo tek u sedmoj godini, a
astralno tijelo covjeka rada se s pubertetom; vanjski astralni omotac se tada
odbacuje.

Razmotrimo sada sto se odbacuje u pubertetu. U podrucjima gdje se dogodio
palestinski dogadaj, taj se trenutak dogadao nesto ranije, pod normalnim

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



44 /134

okolnostima u dobi od dvanaest godina; stoga je astralni majcinski omotac
bio odbacen. U obicnom zivotu, ovaj se omotac¢ odbacuje i predaje vanjskom
astralnom svijetu. S djetetom koje je poteklo iz svecenicke Davidove loze,
dogodilo se nesto drugacije. Astralni omotac je odbacen u dobi od dvanaest
godina; ali se nije otopio u opéem astralnom svijetu. Naprotiv, bas kakav je
bio, kao zastitni astralni omotac mladog djecaka, sa svim vitalizirajucim
silama koje su se u njega ulijevale izmedu vremena promjene zubi i
puberteta, sada se slijevalo zajedno s onim §to se spustilo kao Nirmanakaya
Bude. Ono sto se pojavilo kako sja u andeoskoj vojsci ujedinilo se s onim §to
se odvojilo kao astralni omotac u dvanaestogodisnjem djetetu Isusu,
ujedinjeno sa svim mladenackim silama koje covjeka odrzavaju mladim u
razdoblju izmedu promjene zuba i puberteta. Nirmanakaya Bude, koja je
zracila nad Djetetom Isusom od rodenja, postala je jedno s onim §to se
odvojilo od ovog djeteta u pubertetu kao njegov mladenacki astralni
majcinski omotac; apsorbirala ga je, ujedinila se s njim i time se pomladila. |
kroz ovo pomladivanje, bilo je moguce da se ono sto je prije dalo svijetu sada
ponovno pojavi u Djetetu Isusu kao u djec¢joj jednostavnosti. Tako je ovo
Dijete dobilo moguc¢nost da djecje govori 0 uzvisenim ucenjima suosjecanja i
ljubavi, koja smo danas predstavili u ovoj komplikaciji. U vrijeme Isusovog
predstavljanja u hramu, djecak je govorio na takav nacin da su se oni oko
njega iznenadili, jer je Budina Nirmanakaya lebdjela oko njega, osvjezena
kao iz izvora mladosti tijelom majcinskih astralnih ovoja djecaka.

To je nesto §to duhovni istrazivac moze znati, i nesto §to je pisac Evandelja
po Luki potajno ukljuc¢io u izvanrednu scenu dvanaestogodisnjeg Isusa u
hramu, gdje on odjednom postaje druga osoba. Zato se budizam u Evandelju
po Luki poucava na nacin koji je razumljiv djetinjoj jednostavnosti. Moramo
to razumjeti. Tada znamo zasto djecak vise ne govori kao nekada. Kako je
nekada govorio, tako sada u ovo vrijeme govori onaj koji, kao kralj Kaniska,
saziva sinod u drevnoj Indiji i tamo proglasava stari budizam ortodoksnim
ucenjem. Ali sam Buda je u meduvremenu napredovao. Upio je sile majcinog
omotaca Djeteta Isusa i tako postao sposoban umovima ljudi govoriti na novi
nacin.

Dakle, Evandelje po Luki sadrzi budizam u novom obliku, kao da izvire iz
izvora mladosti, i1 tako izrazava religiju suosjecanja 1 ljubavi za
najjednostavnije umove u samorazumljivom obliku. Mozemo ga procitati.
Pisac Evandelja po Luki je to u njemu sakrio. Ali ima joS toga. Danas se
mogao opisati samo dio onoga Sto je sadrzano u ovoj scenu Prikazanja u
hramu, a mi c¢emo morati baciti vise svjetla na dubine ove misterije; tada ce
svijetlo zasjati i nad ranijim i nad kasnijim razdobljima zivota Isusa iz
Nazareta.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



45/134
CETVRTO PREDAVANJE

Basel, 18. rujna 1909.

Cinjenice koje leze u osnovi evandelja, a posebno Evandelja po Luki, postajat
¢ce sve suptilnije tijekom sljedecih nekoliko dana. Stoga vas molim da ovaj
put, cak i vise nego inace, imate na umu da su predavanja kontinuirana, da
sadrzaj doista tece iz jednog predavanja u drugo i da se ne moze razumjeti
jedno predavanje, ili cak nekoliko njih, osim ako se ne razmatra u kontekstu
ostalih. To se posebno odnosi na danasnje i sutrasnje predavanje; a takoder
je vazno da pricekate do sutra, kako biste razmotrili kako se razlicite
predstavljene tocke odnose na ono §to je vec¢ receno na drugim ciklusima
predavanja, doticuci se ove teme.

Jucer smo zakljucili izjavom: Budin Nirmanakaya otkriva se svijetu u
trenutku izrazenom u Evandelju po Luki kao Navjestenje pastirima. | jucer
smo naznacili da je do pomladivanja budistickog svjetonazora, koji se ulio u
krscanstvo i tako je dan svijetu, doslo zato sto je to astralno tijelo majke,
koje se odvaja od ljudskog bica u pubertetu i bilo je povezano s djetetom
Isusom, bilo apsorbirano Budinom Nirmanakayom i postala jedno s njim u
dvanaestoj godini Isusova zivota. Stoga, od tog trenutka nadalje, imamo
posla sa specificnim entitetom koji je zapravo sastavljen od Nirmanakaye,
duhovnog tijela Bude, i tog astralnog majcinog omotaca koji se, odvojio od
djeteta Isusa koje je naraslo do dvanaeste godine.

Sada moramo razmotriti sljedece pitanje. Kada se u obicnom zivotu, tijekom
covjekova razvoja, ovo astralno tijelo majke odvoji, kada se rodi stvarno
astralno tijelo ¢covjeka, astralni majcinski omotac¢ se time rastvara u opéem
astralnom svijetu. Kao sto je to slucaj s obicnim ljudima u nasem razvojnom
ciklusu, ovaj astralni majcinski omota¢ ne bi bio prikladan za ugradnju u
tako visoko bice kao sto je bio Buda u svojoj Nirmanakayi. Stoga je moralo
biti nesto sasvim izvanredno u vezi s ovim astralnim majcinskim omotacem
koji je odbacen u to vrijeme, i, kroz svoje sjedinjenje s Budinom
Nirmanakayom, pomladio cijeli budizam. Drugim rijecima, vrlo poseban
entitet morao je biti utjelovljen u Isusovu tijelu, tako da su tijekom prvih
dvanaest godina zivota iz njega mogle zraciti te sile koje je potom primio
astralni majcinski omotac, tako da je mogao posjedovati te pomladujuce sile
na koje smo jucer aludirali. Dakle, nije moglo biti obi¢cno ljudsko bice, vec
sasvim poseban entitet koji je rastao unutar djeteta Isusa od rodenja do
dvanaeste godine i tada je bio u stanju zraciti u ono sto je odbaceno sve te
sile koje su dovele do tog pomladivanja.

Kako imati predodzbu kako je uopce moguce da dijete ima tako potpuno
drugaciji ucinak na svoje ovoje nego §to je to slucaj u normalnom stanju, u

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



46 /134

prvom redu se tome moze pristupiti usporedbom. Stoga ¢u vam, kroz
usporedbu, ilustrirati Sto se tada zapravo dogodilo.

Ako pratimo ljudski zivot kako se razvija od rodenja kroz kasnije zivotne
faze, sve do dvadesete, tridesete, cetrdesete godine, pretpostavljajuci
normalan tijek, mozemo pred dusu postaviti, kako se postupno pojavljuju
pojedinacne sile, u pocetku prisutne u zametku i pri rodenju. Dijete raste
fizicki, ali raste i duhovno. Njegove dusevne moci se postupno razvijaju. - O
tome kako se to dogada mozete procitati u mom djelu 'Odgoj djeteta sa
stajaliSta znanosti duha'. - Pokusajte vizualizirati kako se postupno snage
uma i intelekta razvijaju kod djeteta, kako se u dobi od sedam, c¢etrnaest, ili
dvadeset jedne godine, pojavljuju odredene moci koje prije nisu bile prisutne,
ili kako su one koje su bile prisutne sada razvijenije i tako dalje. Dakle,
pokusajte zamisliti kako se to dogada u normalnom tijeku zivota osobe, a
sada zamislite da zelimo provesti 'zivotnu probu’, da smo zeljeli osobi koja se
tek rada dati priliku da se razvija ne bas tako normalno i prosjecno kao sto
je to slucaj u nasem razvojnom ciklusu i kao sto mora biti slucaj u
normalnom zivotu; umjesto toga, toj osobi bismo umjetno dali priliku da
shvati ono sto druga osoba normalno uci, naprimjer, izmedu dvanaeste i
osamnaeste godine, s odredenom svjezinom, da to njegova dusa ne ucini
svojim na uobicajeni nacin, ve¢ da to dusu obuzme posebnom svjezinom,
tako da dusa to ne stjece na nacin na koji to ¢ine drugi ljudi, nego na
stvarima moze kreativho raditi s odredenom inventivhom snagom. |
pretpostavimo da bismo tu osobu htjeli uciniti posebno produktivhom. Tada
ne bismo smjeli dopustiti djetetu da odrasta na nacin na koji obi¢no
odrastaju druga djeca.

Dakle, zelimo napraviti svojevrsni hipotetski zivotni pokus. lzric¢ito
napominjem, medutim, da je ovaj primjer cisto hipotetski i nije namijenjen
za neposrednu provedbu; koristim ga za usporedbu i nije namijenjen da se
preporuci kao obrazovni ideal! - Dakle, htjeli smo odgojiti osobu s posebno
inventivnim umom, onu cije su sposobnosti misljenja ne samo ozivljene, vec
koja moze dalje nastaviti kreativho razvijati te sposobnosti, a zatim ih do
starosti njegovati do vise razine produktivnosti. lznad svega, takvo dijete od
Seste ili sedme godine morali bismo zastititi od toga da uci kao i druga djeca,
da uci iste §kolske predmete kao i druga djeca, ve¢ od tada nadalje, da uci
Sto je manje moguce onoga Ssto uce druga djeca. Morali bismo dijete drzati
ukljucenim u igru do desete ili jedanaeste godine, ako je moguce, I
poducavati ga sto manje skolskih predmeta, tako da mozda ono ne bi moglo
zbrajati s devet godina, mozda bi i dalje slabo ¢italo s osam. Tada bismo sve
Sto dijete inace pocinje sa Sest ili sedam godina, trebali zapoceti tek s osam
ili devet godina. Do tada su se moci covjeka razvile sasvim drugacije; s onim
Sto je naucila dusa radi nesto sasvim drugacije. Takvo bi dijete tada
sacuvalo djecje moci, koje su inace potisnute normalnom nastavom, do
desete ili jedanaeste godine, a zatim bi stvarima koje se uce pristupilo s

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



47 /134

mnogo vatrenijim dusevnim mocima, shvacajuc¢i ih na potpuno drugaciji
nacin. To bi njihove sposobnosti transformiralo u posebno produktivne.
Stoga bi dijete trebalo sto dulje drzati u dje¢jem stanju; tada bi vidovnjak
primijetio da astralna ovojnica koja se odvaja u pubertetu, zapravo posjeduje
sasvim drugacije moc¢i nego inace, da ima mladenacke, svjeze moci. | ta
astralna ovojnica bi tada bila korisna za bice kao sto je, u nasem slucaju,
Budin Nirmanakaya. - Takvim pokusom ne bi se samo postiglo produzenje
mladosti, ve¢ bi i odredene djecje, mladenacke moci, mogle uci u astralnu
majcinsku ovojnicu i zatim se ponovno Kkoristiti u svijetu, tako da bi se bice
koje silazi s duhovnih visina moglo tim moc¢ima hraniti i pomladiti.

Ali ljudi ni u kom slucaju ne bi trebali provesti ovaj pokus. To nije obrazovni
ideal. Odredene stvari, da tako kazem, ljudi jos uvijek moraju prepustiti
bogovima. Bogovi to mogu uciniti; ljudi ne mogu sasvim pravilno to rijesiti. A
ako negdje cujete da je odredena osoba, za koju se smatra da je njen utjecaj
poticajan u nekom podruc¢ju, dugo vremena pokazivala nedostatak talenta,
godinama se smatrala glupom i tek kasnije joj se 'poslozile daske', onda su
bogovi proveli ovaj pokus, sacuvali djecju nevinost te osobe nakon odredenih
godina i tek je kasnije ucinili sposobnom za ono sto se inace uci ranije u
zivotu. To c¢e biti posebno ocito kada bistra djeca lako shvate §to im se kaze,
a onda, kada krenu u skolu, zapravo tamo ne zele nista uciti. Tada bogovi s
njima provode ovaj zivotni okus, o kojem smo upravo govorili.

Nesto slicno, samo u beskonacno vecem opsegu, moralo je biti slucaj s onim
djetetom koje je odraslo kao Isus i koje je tada trebalo dati takav beskonacno
plodan astralni majcinski omota¢c Budinoj Nirmanakayi. | to je doista bio
slucaj. Ovdje dolazimo do tajanstvene c¢injenice, u koju svatko moze vjerovati
ili ne vjerovati, ali koja se danas moze predstaviti pripremljenim
antropozofima i koja se takoder moze ispitati. Ispitajte je u odnosu na sve
¢injenice koje su vam dostupne u vanjskom Evandelju ili u vanjskoj
povijesti, i naci ¢ete sve potvrdeno vanjskim cinjenicama fizicke razine, ako
samo ispravno koristite cinjenice i ne sudite brzopleto. Ono sto okultist kaze,
a Sto su doista cinjenice dane iz visih svjetova, on povjerava covjecanstvu
kao zalog; a ako to ima iz ispravnih izvora, onda kaze: mozete to provjeravati
koliko god rigorozno zelite; ako to provjeravate na pravi nacin, naci cete to
svugdje potvrdeno onim Sto mozete nauciti iz pisanih dokumenata ili iz
drugih prirodoznanstvenih c¢injenica u fizickom svijetu. - Dakle, tom paru
roditelja spomenutih u Evandelju po Luki, moralo se roditi dijete koje je bilo
sasvim posebno, dijete koje je ve¢ posjedovalo mladenacku snagu, vrlo
posebne moci djetinjstva i koje ih je na svaki nacin odrzavalo svjezima i
zdravima, u snazi s kojom su rodene. To se moralo dogoditi.

U uobicajenim okolnostima, nije se moglo pronaci nijedno dijete ili par u
kojima su te djecje i mladenacke energije bile prisutne sa svjezinom koja je
tada bila potrebna. U cijelom krugu covjecanstva u to vrijeme, uzimajuci u

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



48 /134

obzir samo normalne uvjete, nigdje se nije mogla pronaci individualnost i
roditeljski par potreban za takvu inkarnaciju, osim ako nesto sasvim
izvanredno nije bilo moguce. Mozemo razumjeti sto je bilo moguce, samo
prisjecajuci se razlicitih aspekata nase antropozofske pripreme.

Znamo da covjecanstvo danas vuce svoje porijeklo kroz razne epohe do
prvobitnog covjecanstva koje nazivamo onim od drevnih atlantskih vremena,;
a to covjecanstvo, pak, vuce svoje porijeklo do ¢ovjecanstva kojeg nazivamo
covjecanstvom lemurskih vremena. Znanost duha o tijeku ljudskog razvoja
moze otkriti sasvim drugacije ¢injenice od vanjske prirodne znanosti, koja se
oslanja samo na osjetilna opazanja. Znanost duha nam pokazuje da je
covjecanstvo proslo kroz fazu gréko-rimskog kulturnog razvoja, kojoj su
prethodili egipatsko-kaldejski, drevni perzijski i drevni indijski sustavi
kulture. To nas vraca na taj veliki, kataklizmicki dogadaj koji je nekoc¢
zahvatio nasu Zemlju i potpuno promijenio njezino lice. Prije toga, u
podrucju gdje se sada proteze Atlantski ocean postojao je ogroman
kontinent; to je bila drevna Atlantida. A u podrucju koje sada naseljava
europsko, azijsko i africko ¢ovjecanstvo, tada je uglavhom postojao ocean.
Lice Zemlje se promijenilo zbog te velike atlantske katastrofe, koja se odvijala
u elementu vode Zemlje. Covjecanstvo se prije prvenstveno nalazilo u
Atlantidi. Tamo se razvilo. To su bili ljudi koji su bili organizirani drugacije
od modernih ljudi. To je mnogo puta opisano. Kada se priblizilo vrijeme
atlantske katastrofe, veliki vidoviti vode i svecenici covjecanstva predvidjeli
su to i stoga su vodili ljude prema istoku, a dijelom i prema zapadu. Oni koje
su vodili prema zapadu cinili su pretke kasnijeg americkog c¢ovjecanstva.
Dakle pretke danasnjeg covjecanstva moramo traziti medu drevnim
Atlantidanima. - Ti ljudi, koji su zivjeli u Atlantidi, bili su potomci jos ranijih
ljudi, koji su izgledali sasvim drugacije od Atlantidana; zivjeli su na
kontinentu izmedu danasnje Azije, Afrike i Australije, u drevnoj Lemuriji.
Detaljan prikaz naci ¢ete u mojoj nedavnoj knjizi 'Tajna znanost'; stoga cu
ovdje istaknuti samo ono sto je potrebno.

Kad se osvrnemo na Akasa kroniku najranijih vremena, Akasa zapisi nam,
cudesno, pruzaju i divne dokaze za sve sto nalazimo u biblijskim zapisima,
zapravo u svim religijskim tekstovima. Tek tada ove religijske tekstove
pocinjemo istinski shvacati na pravi nacin. Naprimjer, kakvo je pitanje za
Adamu i Evi, od kojih je navodno poteklo cijelo covjecanstvo, zaista istina! To
je pitanje koje je posebno zaokupljalo sredinu devetnaestog stoljeca sa
znanstvenog gledista.

Znamo - ako sazmemo ono Sto govore Akasa zapisi - da Zemlja ima dugu
povijest, da je epohi Lemurije prethodila druga epoha. Znamo da je Zemlja
reinkarnacija drugih planetarnih stanja, drevnog Mjeseca, drevhog Sunca i
drevnog Saturna. Nadalje znamo da je Zemlja, kako se postupno razvijala,

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



49/134

bila predodredena da trima tijelima koje je covjecanstvo postupno razvilo
tijekom ranijih zemljinih inkarnacija - fizickom tijelu na Saturnu, eterskom
tijelu na Suncu i astralnom tijelu na Mjesecu - doda 'Ja’, cetvrtog clana
ljudske prirode. Sve §to je prethodilo lemurskoj epohi bilo je samo priprema
za ovu misiju Zemlje. U to vrijeme, u lemurskoj epohi, ¢ovjecanstvo se razvilo
na takav nacin da je postalo sposobno izgraditi cetvrti ¢lan, jastvo. U to
vrijeme, prvo sjeme se pocelo formirati, kako bi se unutar tri clana koje je
covjecanstvo postupno steklo, razvilo 'Ja’. Stoga mozemo reci: Kkroz te
promjene koje su se dogodile na Zemlji, na covjeka se utjecalo na takav
nacin da je mogao postati nositelj 'Ja'. Prije lemurske epohe, Zemlja je
takoder bila naseljena. Ljudi su na Zemlji postojali u potpuno drugacijem
obliku. Medutim, to su bili ljudi koji jo§ nisu bili nositelji 'Ja’, koji su u biti
razvili samo ono sto su donijeli sa Saturna, Sunca i Mjeseca kao svoje fizicko
tijelo, etersko tijelo i astralno tijelo; a znamo koji su procesi u cijelom
kozmosu doveli do toga da je ¢covjek doveden do ove faze svog razvoja.

Znamo da je na pocetku nase sadasnje evolucije Zemlja bila ujedinjena sa
Suncem i Mjesecom, te da se Sunce potom odvojilo, ostavljajuc¢i za sobom
planetarno tijelo koje je obuhvacalo ono §to danas nazivamo Zemljom i
Mjesecom. Takoder znamo da bi, da je Zemlja ostala ujedinjena s Mjesecom,
sva ljudska bica otvrdnula, mumificirala se, i postala drvenasta. Da bi se to
sprijecilo, sve na Mjesecu, sve tvari i entiteti, morali su biti izbaceni. To je
ljudski oblik spasilo od otvrdnjavanja, omogucilo ¢ovjecanstvu da poprimi
svoj sadasnji oblik, i tek nakon odvajanja Mjeseca bilo je moguce da bude
nositelj 'Ja’. Ali sve se to nije dogodilo odjednom. Mogli bismo rec¢i da se prvo
Sunce polako odvojilo od Zemlje. Dakle, dok je Mjesec jos bio unutar Zemlje,
postojalo je stanje koje nije dopustalo daljnji ljudski razvoj. Fizicka materija
postajala je sve gusca, tako da je covjecanstvo doista pocelo otvrdnjivati. Ono
Sto su tada bile ljudske duse na podredenoj razini, vec je slijedilo slican put
kao i ljudska dusa danas, takoder prolazeci kroz inkarnacije, kroz uzastopna
utjelovljenja, gdje unutarnje bice covjeka napusta vanjsko utjelovljenje,
prolazi kroz duhovni svijet, kako bi se ponovno pojavilo u novom
utjelovljenju.

Ali prije nego §to se Mjesec odvojio od Zemlje, dogodilo se nesto izvanredno -
nastala je takoreci, teska situacija za daljnji razvoj Zemlje. Odredene ljudske
duse, napustivsi svoj fizicka tijela i usavsi u duhovni svijet, zeljele su se
reinkarnirati, ali su otkrile da je fizicko tijelo na Zemlji pretvrdo, previse
drvenasto, sto ih je prijecilo u inkarnaciji. Doslo je vrijeme kada su se te
duse htjele vratiti na Zemlju, ali nisu pronasle nacin da se reinkarniraju jer
su zemaljska tijela za njih bila neprikladna. Samo su najjace duse mogle
prevladati sada otvrdnutu materiju i supstancu kako bi se inkarnirale na
Zemlji. Ostale su se morale vratiti u duhovni svijet; nisu se mogle spustiti.
Takva su vremena postojala prije odvajanja Mjeseca. Ali sve manje i manje
tih jakih dusa bilo je sposobno ovladati materijom i naseliti Zemlju. Prije

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



50/134

lemurske epohe, stoga je bilo vrijeme, kada je Zemlja bila pusta u najsirem
opsegu, kada se broj ljudi na Zemlji smanjivao jer duse koje su zeljele sici
nisu mogle pronaci prikladna tijela.

Sto se dogodilo s onim dusama koje nisu mogle pronaci tijela? Odvedene su
na druge planete koji su se u meduvremenu formirali od zajednicke
supstance. Tako su neke duse odvedene na Saturn, druge na Jupiter, Mars,
Veneru ili Merkur; tako da je na Zemlji postojalo vrijeme kada su samo
najjace duse mogle doc¢i na Zemlju tijekom velike zemaljske zime. Slabije
duse morale su biti zbrinute na drugim planetima koji pripadaju nasem
suncevom sustavu.

Tijekom epohe Lemurije, doista je postojalo vrijeme kada se moze reci -
barem priblizno - da je postojao jedan ljudski par, glavni par, koji je zadrzao
snagu da pokori ovu neposlusnu ljudsku supstancu i da se utjelovi na
Zemlji, ustrajuci, takoreci, kroz cijelu zemljinu povijest. To je takoder bilo
vrijeme kada se Mjesec odvojio od Zemlje. | kroz ovo odvajanje Mjeseca,
postalo je moguce da se ljudska supstanca procisti i postane sposobna
primiti slabije ljudske duse, tako da su potomci ovog jednog glavnog para
ponovno mogli postojati u meksoj supstanci od onih koji su zivjeli prije
odvajanja Mjeseca. Zatim su se postupno sve duse koje su se uzdigle na
Mars, Jupiter, Veneru i tako dalje, vratile na Zemlju, a s umnozavanjem
¢covjecanstva od ovog jednog glavnog para, dogodilo se da su se duse
postupno vratile iz kozmickog prostora na Zemlju, i formirale se kao potomci
prvog glavnog para.

Tako je Zemlja bila ponovno naseljena. | tijekom posljednje lemurske epohe,
duboko u atlantsko vrijeme, sve vise i vise dusa silazilo je, ¢cekajuc¢i na
drugom planetu dok nije doslo vrijeme da se ponovno inkarniraju na Zemilji.
Zatim su se ponovno spustile u zemaljsko tijelo. Na taj je nacin Zemlja
ponovno naseljena. | na taj je nacin nastalo atlantsko stanovnistvo, vodeno
atlantskim posvecenicima u atlantskim proroc¢istima. Ova atlantska
prorocista okarakterizirao sam na sljedeci nacin.

U drevnoj Atlantidi postojala su velika prorocista. Bila su postavljena na
takav nacin da su se neka mogla nazvati Marsovim prorocistima, druga
Jupiterovim prorocistima, Saturnovim prorocistima i tako dalje. Takva su
razlicita prorocista postojala jer su ljudi bili razliciti. Za one duse koje su
cekale na Marsu, ucenje i vodstvo moralo se pruziti u Marsovim
prorocistima; za one koje su c¢ekale na Jupiteru, u Jupiterovim prorocistima
I tako dalje. Samo je nekolicina odabranih mogla biti upucena u sredisnje,
veliko proroc¢iste Sunca tijekom atlantske epohe. To su bili oni ¢iji su
potomci bili najblizi tom glavhom paru koji je prezivio zemaljsku krizu, tom
mocnom potomstvu na koje se u Bibliji aludira pod imenom Adam i Eva.
Ovdje u Bibliji naziremo nesto sto se podudara s ¢injenicama Akasa zapisa,
tako da se Biblija pokazuje istinitom c¢ak i tamo gdje predstavlja nesto
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



51/134

naizgled nevjerojatno. A na celu velikog prorocista, koje je nadgledalo ostale i
naziva se prorociste Sunca, stajao je najveci od atlantskih posvecenika, veliki
posvecenik Sunca, koji je ujedno bio i Manu, voda atlantskog stanovnistva.
On je bio taj koji je, kako se priblizavala atlantska katastrofa, imao zadatak
voditi one koje je smatrao prikladnima prema istoku, i uspostaviti temelje za
post atlantsku kulturu. Iznad svega, ovaj posvecenik, medu raznim ljudima
koje je okupljao oko sebe, uvijek je ukljucivao one koji su bili sto izravniji
potomci onih izvornih dusa koje su prezivjele zemljinu zimu, koji su,
takoreci, bili izravni potomci Adama i Eve, prvog glavnog para. Bili su
posebno zbrinuti i njegovani u blizini velikog posvecenika prorocista Sunca.
Cijela njihova poduka bila je vodena i usmjeravana na takav nacin da je, u
odgovarajucim trenucima razvoja covjecanstva, uvijek bilo moguce pustiti da
pravi utjecaji poteknu s mjesta vodenog posvecenikom prorocista Sunca,
velikim Manuom.

Pretpostavimo da je u nekom trenutku ljudskog razvoja postalo nuzno
kulturno pomladivanje, da ono sto je covjecanstvo neko vrijeme cuvalo kao
tradiciju i Sto je ostarjelo, dobije novi poticaj, da se covjecanstvu daruje novi
kulturni element. U tu svrhu, na mjestu posvecenja prorocista Sunca morale
Su se provesti pripreme, a to se ¢inilo na razne nacine.

U ranim fazama post atlantskog kulturnog razvoja, posebno obucene osobe
bile su poslane na odredene lokacije kako bi Sirile znanje i ucenja odredenih
naroda, na temelju njihovog pazljivog obrazovanja. Ovo prorocko srediste,
skriveno u odredenoj regiji Azije, osiguralo je da se na pojedinacne kulture
moze utjecati na odgovarajuci nacin.

Zatim, pet do Sest stolje¢a nakon pojave velikog Bude, doslo je vrlo posebno
vrijeme. Pojavila se potreba za pomladivanjem budizma. Ono sto je veliki
Buda proglasio drevnim, zrelim svjetonazorom, svjetonazorom najviseg reda,
trebalo je biti kanalizirano kroz izvor mladosti kako bi se ljudima moglo
predstaviti u mladenackom, svjezem obliku. U ¢ovjecanstvo je trebalo uvesti
vrlo posebnu mladenacku energiju. Ta mladenacka energija jednostavno nije
bila prisutna ni u jednoj osobi koja je inace radila u svijetu.

Oni koji rade za svijet iscrpljuju svoju snagu, a iscrpljivanje snage znaci
starenje. Mogli bismo se vratiti u proslost i otkriti kako se kultura za
kulturom uzdizala: prvo drevna indijska kultura, zatim drevna perzijska,
zatim egipatsko-kaldejska i tako dalje, i vidjeli bismo da su uvijek postojali
veliki, znacajni vode covjecanstva. Svi su ti vode dali sve od sebe da
zacetnik perzijske kulture, dao je sve od sebe; Hermes, Mojsije i vode
kaldejske kulture - svi su dali sve od sebe. U odredenom smislu, kroz ono za
Sto su bili sposobni, svi su oni bili pravi i najbolji vode i upravljaci svog
vremena. Uzmimo bilo koju figuru iz drevne Indije. Ta se osoba inkarnirala
stalno iznova, pojavljujuc¢i se u ovoj ili onoj inkarnaciji, u perzijskoj, u
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



52/134

egipatsko-kaldejskoj kulturnoj epohi, i svakim ponovnim pojavljivanjem,
njegova je dusa postajala sve starija, sve zrelija; uzdizala se do sve zrelijih
moci, ali je gubila svjezu vitalnost mladosti. Covjek moze sazreti, moze
posti¢i ogromne stvari, ako je postao stara dusa koja je radila na sebi kroz
mnoge inkarnacije, ali dusa je postala stara dusa. Covjek moze poducavati
velike stvari, uciniti mnogo za covjecanstvo, ali nuzno se morao odreci
mladenacke svjezine i snage nakon sto se razvio na ovaj nacin.

Razmotrimo jednu od najvecih figura koja je bila aktivha u tijeku razvoja
¢covjecanstva: Zaratustru. Upravo je on, iz tako velikih dubina duhovnog
svijeta, svom vremenu mogao donijeti veliku poruku Duha Sunca; upravo je
on mogao covjecanstvo usmijeriti prema gore, prema velikom Duhu koji se
kasnije pojavio kao Krist. Upravo je on rekao: "On je ukljucen u Sunce,
Ahura Mazda; priblizit ce se Zemlji". I o Njemu je govorio velikim, znacajnim
rijecima. Samo najdublji duhovni wuvid, velika, razvijena vidovitost
Zaratustre, mogla je vidjeti to bice o kojem su sveti Risiji jos govorili, Visva
Karman Hege, izvan njihove sfere, to Bice koje je on, Zaratustra, nazivao
Ahura Mazda, i ¢iji je znacaj za evoluciju ¢covjecanstva proglasio. U fizickom
bicu Zaratustre, ve¢ je u to vrijeme, kada je Zaratustra osnovao drevnu
perzijsku kulturu, prebivao neizmjerno zreo duh.

Mozemo zamisliti da se ta individualnost, kroz svoje naknadne inkarnacije,
uzdizala sve viSe, postajuci sve zrelija, sve starija - | sve sposobnija za
podnosenje najvecih zrtava za covjecanstvo. Oni od vas koji su culi druga
moja predavanja, znaju kako se Zaratustra odrekao svog astralnog tijela,
koje je kasnije ozivjelo u vodi egipatske kulture, Hermesu, i kako je svoje
etersko tijelo prepustio vodi drevnog hebrejskog naroda, Mojsiju. Sve je to
moguce samo sa snaznom razvijenom dusom. Tek tada netko moze postati
tako visoko razvijena individua kao Zaratustra, koji se pojavio u Kaldeji Sest
stotina godina prije nase ere, u vrijeme kada je Buda bio aktivan u Indiji, i
mogao je djelovati kao veliki ucitelj Nazarathos ili Zarathas, koji je bio i
ucitelj Pitagore. Sve je to omogucilo toj velikoj dusi da postane voda i
zacetnik perzijske kulture. Do tada je postajala sve zrelija.

Ali ono sto je bilo potrebno za pomladivanje budizma, kao §to cete vidjeti iz
svega ovoga, ova dusa nije mogla pruziti. Nije mogla ponuditi potpuno
mladenacku vitalnost, koja se trebala okarakterizirati njezinim razvojem do
puberteta tijekom djetinjstva, kako bi se potom mogla prenijeti u
Nirmanakayu Bude. Bice Zaratustre nikada to ne bi mogao postic¢i, upravo
zato sto se uzdiglo tako visoko, tako daleko, od inkarnacije do inkarnacije.
Stoga, ne bi bilo moguce da se na pocetku nase ere, u djetetu razvije na
nacin koji bi omogucio ono §to je postalo nuzno.

Ako pogledamo oko sebe sve individualnosti koje su se razvijale u to vrijeme,

nigdje ne nalazimo osobu koja se tada mogla roditi, a koja je posjedovala

snagu da se razvije na takav nacin, da u svojoj dvanaestoj godini moze
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



53/134

podariti mladenacku vitalnost koja je trebala pomladiti budizam. Upravo
smo pogledali veliku, jedinstvenu individualnost Zaratustre, spomenuli nesto
izvanredno, i mozemo si reci: ¢ak ni individualnost Zaratustre nije bila
prikladna, za vitalizaciju Isusovog tijela sve do onog trenutka kada je
astralni majcinski omota¢c odbacen kako bi se mogao ujediniti s
Nirmanakayom Bude.

Odakle je, dakle, dosla velika vitalna moc¢ Isusova tijela? Dosla je iz velike
majcinske loze covjecanstva, koju vodi veliki posvecenik Sunca, Manu. U
dijete rodeno od roditelja po imenu Josip i Marija u Evandelju po Luki,
usadena je velika individualna mo¢, moc¢ koja je njegovana i kultivirana u
velikoj majcinskoj lozi, u velikom prorocistu Sunca. U ovo dijete usadeno je
ono najbolje, najjace od te individualnosti. Koje individualnosti?

Ako zelimo razumjeti individualnost koja je usadena u dijete Isusa, moramo
se vratiti daleko unatrag, u vrijeme prije luciferskog utjecaja na
¢ovjecanstvo, prije nego Sto se taj utjecaj prosirio na astralna tijela ljudskih
bica. Taj luciferski utjecaj pristupio je covjecanstvu u isto vrijeme kada je
prvi ljudski par, glavni ljudski par, naselio Zemlju. Ovaj glavni ljudski par,
bio je doista dovoljno snazan da nadvlada ljudsku supstancu, da tako
kazemo, da se mogu inkarnirati, ali nisu bili dovoljno jaki da se odupru
luciferskom utjecaju. Pristupio je luciferski utjecaj, Sireci svoje ucinke na
astralno tijelo ovog glavnog para, a posljedica je bila da je postalo nemoguce
dopustiti da sve sile koje su bile u Adamu i Evi, teku do njihovog potomstva
kroz njihovu krv. Fizicko tijelo se moralo razmnozavati kroz generacije, ali je
nesto od eterskog tijela zadrzano od vodstva covjecanstva. To je izrazeno
rekavsi: ljudi su uzivali sa drva spoznaje dobra i zla, to jest u onome Ssto je
doslo od luciferskog utjecaja; ali je takoder receno: sada ih trebamo lisiti
mogucnosti da uzivaju i sa stabla zivota! To jest, zadrzana je odredena
kolicina snaga eterskog tijela. Te sile nisu tekle u buduce generacije. Dakle,
odredena kolicina moc¢i unutar Adama nakon Pada je oduzeta od njega. Taj
jos uvijek nevin dio Adama sacuvan je u velikoj majcinskoj lozi ¢covjecanstva,
tamo njegovan i zbrinut. To je bila, takoreci, Adamova dusa, netaknuta
ljudskim grijehom, ne zapletena u ono sto je uzrokovalo Pad. Te iskonske
sile Adamove individualnosti bile su sacuvane. Bile su tamo, i sada su
vodene kao 'provizorno Ja' tamo gdje se rodilo dijete Josipu i Mariji, i u
prvim godinama ovo dijete Isus imalo je u sebi moc¢ izvornog praoca
¢covjecanstva.

Oh, ova je dusa ostala vrlo mlada. Nije bila vodena kroz razne inkarnacije;
zadrzana je u vrlo nerazvijenoj fazi, kao da umjetno zadrzavamo dijete u
nasim hipotetskim pokusajima obrazovanja. Tko je dakle zivio u djetetu
rodenom Josipu i Mariji? Praotac covjecanstva, 'stari Adam' kao 'novi Adam’.
Pavao je to vec¢ znao (1. Korincanima 15,45); to lezi u onome sto se krije iza
njegovih rijeci. |1 Luka, pisac Lukinog evandelja, koji je bio Pavlov ucenik,

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



54 /134

takoder je to znao. Zato Luka o tome govori na tako poseban nacin. Znao je
da je nesto posebno potrebno da bi se uopce pratila ta duhovna supstanca
do covjecanstva, znao je da je nuzno krvno srodstvo koje seze do Adama.
Stoga on daje genealogiju za Josipa koja vodi do Adama, koji dolazi izravno iz
samog duhovnog svijeta i stoga, Lukinom terminologijom, potjece od Boga;
on je 'sin Bozji'. Luka daje rodoslovlje sve do Boga (Luka, 3, 23-28).

Znacajna misterija skrivena je upravo u onome §to nazivamo poglavljem
genealogije u Lukinom evandelju: ta zajednicka krv morala je teci kroz
generacije 1 biti sacuvana u neprekinutom slijedu do najnovijeg potomka,
tako da kada se vrijeme ispuni, i duh moze biti prenesen potomcima. - Tako
se s tijelom rodenim Josipu i Mariji, ujedinio ovaj beskrajno mladi duh, ovaj
duh netaknut svim zemaljskim sudbinama, ova mlada dusa, cije bismo
moci, ako bismo ih trazili, morali traziti u drevnoj Lemuriji. Samo je ovaj duh
bio dovoljno snazan, da potpuno zasja u astralnom majc¢inskom ovoju i,
kada je odbacen, da dusi podari moci koje su bile potrebne da se plodonosno
ujedini s Budinom Nirmanakayom.

Stoga se mozemo pitati: §to nam tocno opisuje Lukino evandelje kada
pocinje govoriti o Isusu iz Nazareta? Prvo, opisuje ljudsko bice koje je, kroz
krvne veze, pratilo svoje fizicko tijelo do Adama, do vremena kada je, usred
opustosene Zemlje, covjecanstvo spaseno od strane glavnog para na Zemlji. |
dalje, usredotocujuci se u potpunosti na perspektivu reinkarnacije, opisuje
reinkarnaciju duse koja je najdulje cekala prije svojih reinkarnacija.
Adamovu dusu prije Pada, koja je najdulje cekala, ponovno nalazimo u
djetetu Isusu. Stoga mozemo reci, koliko god to ljudima danas zvucalo
fantasticno, da individualnost koja je kroz veliku maj¢cinsku lozu
covjecanstva vodena u dijete Isusa, ne samo da potjece od najstarije fizicke
loze covjecanstva, vec¢ je i reinkarnacija prvog clana covjecanstva. - Sada
znamo tko je bio onaj koji je predstavljen u Hramu i pokazan Simunu, tko je
bio 'sin Bozji' prema Luki. On ne govori o sadasnjem covjeku, ve¢ svjedoci da
je taj covjek reinkarnacija onoga koji je bio prije, onoga koji je bio najstariji
krvni predak svih generacija.

Da bismo sve ovo sazeli, moramo sada reci sljedece. U petom ili Sestom
stoljecu prije naseg racunanja vremena, u Indiji je zivio veliki Bodhisattva.
Njegova je misija bila covjecanstvu donijeti istine koje su se postupno trebale
roditi u samom c¢ovjecanstvu. On je dao poticaj za to. Kroz to je postao Buda.
Stoga se ne pojavljuje ponovno u kasnijem zemaljskom tijelu koje u
potpunosti odgovara njegovoj individualnosti. Medutim, ponovno se
pojavljuje u Nirmanakayi, tijelu transformacija, ali samo do etersko-
astralnog svijeta. Tamo ga, u obliku legije andela, vide pastiri, na trenutak
postajuci vidoviti kako bi mogli vidjeti sto im se navijeSta. On se naginje nad
djetetom koje se rodilo Josipu i Mariji. | postoji svrha njegovog naginjanja
upravo nad ovim djetetom.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



55/134

Ono sto je veliki Buda mogao donijeti ¢ovjecanstvu moralo je postojati u
zrelom obliku; to je tesko shvatiti, stoji na znacajnim duhovnim visinama.
Da bi postalo univerzalno plodno, sile mladenacke svjezine morale su teci u
ono §to je Buda dotad postigao. Te sile je morao izvuci iz Zemlje, sagnuvsi se
do ljudskog djeteta od kojeg je mogao upiti mladenacke sile od astralnog
majcinskog ovoja koji se odvaja. To ljudsko bice je rodeno kroz krvnu lozu,
kroz niz generacija, dijete koje je on, koji je to najbolje poznavao, mogao
pratiti do praoca covjecanstva, ali koje je takoder pratio do drevne mlade
duse covjecanstva tijekom epohe Lemurije, i koje je mogao identificirati kao
reinkarniranog novog Adama. Ovo dijete, koje je posjedovalo dusu koja je
bila majcinska dusa c¢ovjecanstva, sacuvana mladom kroz epohe, zivjelo je
na takav nacin da je zracilo sve svjeze snage u astralno tijelo, koje se zatim
odvojilo, uzdiglo i sjedinilo s Budinom Nirmanakayom.

Ovo nisu sve c¢injenice koje nam omogucuju da shvatimo cudesnu misteriju
Palestine; ovo je samo jedna strana price. Sada razumijemo tko se rodio u
Betlehemu nakon sto su Josip i Marija otputovali tamo iz Nazareta, i tko je
bio navijestan pastirima. Ali to nije sve. Na pocetku nase ere, zbili su se
mnogi c¢udni i znacajni dogadaji koji su vodili do najveceg dogadaja u
ljudskom razvoju. Da bismo razumjeli sto je postupno dovelo do ovog velikog
dogadaja, moramo razmotriti sljedece.

Unutar drevnog hebrejskog naroda postojala je Davidova loza. Oni koje
nazivamo 'iz Davidove loze' svi prate svoje porijeklo do svog pretka Davida. 1z
Biblije mozete vidjeti da je David imao dva sina, Salomona i Natana (2.
Samuelova 5:14). Dvije loze, Salomonska i Natanova loza, stoga potjecu od
Davida. Ako zanemarimo medugeneracije, mozemo rec¢i da su na pocetku
nase ere potomci i Salomonske i Natanske loze, loze Davidove, bili prisutni u
Palestini. | potomak loze koju nazivamo Natanskom lozom loze Davida, zivio
je u Nazaretu, covjek po imenu Josip. Ima zenu po imenu Marija. | u
Betlehemu zivi potomak Salomonske loze, loze Davida, koji se takoder zove
Josip. Nije ni malo neobi¢no da postoje dvije osobe iz Davidove loze, obje po
imenu Josip, i da su oboje ozenjeni Marijom, kako je Biblija naziva. Dakle,
Nna pocetku nase ere, imamo dva para roditelja u Palestini; oba nose imena
Josip i Marija. Jedan par roditelja prati svoje podrijetlo do Salomonske loze,
kuce Davidove, odnosno do ‘'kraljevske loze'; drugi par roditelja, oni u
Nazaretu, prati svoje podrijetlo do Natanske loze, odnosno do 'svecenicke
loze'. Ovaj potonji par roditelja iz Natanske loze, imao je dijete koje sam vam
opisao jucer i danas. | to dijete je pruzilo takav astralni materinski ovoj da ga
je mogla primiti Nirmanakaya Bude. Ovaj par iz Natanske loze otisao je iz
Nazareta u Betlehem u vrijeme kada se dijete trebalo roditi - kako Luka kaze
- 'radi popisa stanovnistva' (Luka 2, 4-5). To nam govori genealogija u
Evandelju po Luki.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



56 /134

Drugi par, koji izvorno uopce nije zivio u Nazaretu - covjek jednostavno
doslovno treba shvatiti evandelja - zivio je u Betlehemu, a to nam opisuje
pisac Evandelja po Mateju (Matej, 2,1). Evandelja uvijek prikazuju istinu -
nema potrebe previse razmisljati o tome - i kroz antropozofiju, ljudi ce
ponovno poceti doslovno shvacati evandelja. Ovom paru iz Salomonske loze
rada se dijete koje se takoder zove Isus. To je dijete takoder posjedovalo
snaznu individualnost u svom tijelu. Ali ovo dijete je prvo imalo drugaciji
zadatak - mudrost svijeta je duboka - ovom djetetu nije bilo sudeno da
daruje mladenacke snage astralnom ovoju, ve¢ je bilo sudeno da
covjecanstvu donese ono §to moze donijeti samo zrela dusa. Sve sile koje su
bile ukljucene, ovo dijete su vodile kako bi moglo biti utjelovljenje one
individualnosti koja je neko¢ u Perziji poducavala o Ahura Mazda, koja je
nekoc¢ svoje astralno tijelo dala Hermesu, i svoje etersko tijelo Mojsiju, i koja
se ponovno pojavila kao veliki ucitelj Pitagore, kao Zarathas ili Nazarathos,
veliki ucitel] u drevnoj Kaldeji: to nije nijedna druga individualnost nego
individualnost Zaratustre. Zaratustrino jastvo ponovno je utjelovljeno u
djetetu o kojemm nam evandelist Matej govori da ga je rodio par po imenu
Josip i Marija, koji su dosli iz kraljevske loze, iz Salomonske loze, loze
Davida, i koji su izvorno zivjeli u Betlehemu.

Dakle, u Mateju nalazimo jedan dio istine, a u Luki drugi. Oboje moramo
shvatiti doslovno, jer je istina svijeta slozena. Sada znamo tko je roden iz
svecenicke loze kuce Davidove. Ali takoder znamo da je iz kraljevske loze
roden onaj pojedinac, koji je, kao Zaratustra, nekoc¢ radio u Perziji, i
uspostavio magiju drevnog Perzijskog carstva - kraljevsku magiju. Tako su
dvije individualnosti zivjele jedna pored druge: mlada Adam-individualnost u
djetetu iz svecenicke loze kuce Davidove, i Zaratustra-individualnost u
djetetu iz kraljevske loze kuce Davidove.

Kako i zasto se sve to dogodilo, te kako je razvoj dalje usmjeravan, vise o
tome sutra.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



57/134
PETO PREDAVANJE

Basel, 19. rujna 1909.

Velike duhovne struje covjecanstva, dok se probijaju kroz svijet, imaju svaka
svoju posebnu misiju. One ne teku svijetom sluc¢ajno, ve¢ odvojeno prolaze
kroz odredene epohe; zatim se sijeku na raznolike nacine i medusobno se
obogacuju. Tako veliko, snazno utjecanje duhovnih struja covjecanstva
posebno vidimo u dogadaju u Palestini. Doista, nas je zadatak da taj dogadaj
sve jasnije imamo pred nasom dusom. Ali svjetonazori, kako se razvijaju, to
se ne odvija na nacin da, kako bi netko apstraktno mogao misliti, prolaze
zrakom i ujedinjuju se u jednoj tocci; radije, svjetonazori prolaze kroz bica,
kroz individualnosti. Gdje god se svjetonazor prvi put pojavi, mora ga nositi
individualnost. Tamo gdje se duhovne struje susrecu i medusobno
obogacuju, nesto sasvim posebno mora djelovati i u onima koji su nositelji
tih svjetonazora.

Nekima se jucerasSnje predavanje mozda ucinilo prilicno kompliciranim,
posebno nacin na koji su se dvije velike duhovne struje budizma i
zoroastrizma susrele u konkretnim dogadajima u Palestini. Kad bismo
govorili samo apstraktno i ne bismo se izravno bavili dogadajima, trebali
bismo samo pokazati kako se ta dva svjetonazora spajaju. Medutim, kao
antropozofi, imamo zadatak ukazati i na pojedince koji su bili nositelji ta dva
svjetonazora, i na ono Sto je njima inherentno; jer antropozof bi se uvijek
trebao kretati od apstraktnog prema konkretnom. Stoga vas ne bi trebalo
iznenaditi, da su tamo gdje se trebao dogoditi nesto tako veliko i znac¢ajno,
postojale i znacajne vanjske slozene okolnosti, koje su sprijecile jednostavno
spajanje zoroastrizma i budizma. To se moralo pripremati polako i postupno.

Dakle, vidimo kako je budizam utjecao i djelovao u osobnosti rodenoj Josipu
I Mariji iz natanske loze kuce Davidove, kako nam je dijete opisano u
Evandelju po Luki. S druge strane, imamo, potomke salomonske loze
Davidove loze, taj par Josipa i Mariju s malim Isusom, Koji je izvorno zivio u
Betlehemu i kojeg opisuje pisac Evandelja po Mateju. Ovo dijete Isus iz loze
Salomona nositelj je one individualnosti koja je nekoc¢, kao Zaratustra,
utemeljila drevnu perzijsku kulturu. Dakle, na pocetku nase kronologije
imamo, kao stvarne individualnosti koje stoje jedna pored druge, dvije
struje, budizma s jedne strane, kako nam je opisan u Evandelju po Luki, i
zoroastrizam s druge strane, kako nam ga Matej opisuje u Isusu iz
salomonske loze kuce Davidove. Datumi rodenja ove dvojice djecaka ne
podudaraju se to¢no.

Naravno, danas moram rec¢i nesto §to nije u evandeljima; ali evandelja cete
preciznije razumjeti kada naucite nesto iz Akasa kronike, nesto sto evandelja

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



58/134

samo nagovjescuju u smislu ucinaka i posljedica, ali Sto nisu sama mogla
prepricati. Mora se naglasiti da se ono §to je napisano na kraju Evandelja po
Ivanu odnosi na sva evandelja: "da sve knjige svijeta ne bi bile dovoljne da
opisu sve §to bi trebalo opisati” (lvan 21,25). | objave koje su ¢covjecanstvu
dosle kroz krscanstvo, nisu one koje su dovrsene i zapisane u knjigama i
tako predstavljene svijetu kao cjelina u obliku knjige. Rije¢i "Ja sam s vama
u sve dane do svrsetka svijeta (Matej 28,20) su istinite. Krist nije prisutan
kao mrtvac, ve¢ kao ziv, i oni ¢ije su duhovne o¢i otvorene, mogu stalno od
Njega uciti. Krs¢anstvo je ziva duhovna struja i njegove ¢e se objave nastaviti
sve dok ih ljudi budu sposobni primiti. Stoga ¢e se danas spomenuti neke
¢injenice koje imaju odraz u evandeljima, iako u njima nisu izricito
navedene. Medutim, mozete ih ispitati u odnosu na vanjske ¢injenice, i naci
cete da su istinite.

Rodenja dvoje Isus djece bila su u razmaku od nekoliko mjeseci. Ali i Isus iz
Lukinog evandelja i lvan rodeni su toliko kasnije da takozvani Pokolj nevinih
nije mogao utjecati na njih. Jeste li ikada dosli do toga da se oni koji ¢itaju o
Pokolju nevinih u Betlehemu sigurno moraju pitati: zasto dakle jos mozemo
imati Ivana? - Ali ¢injenice su takve da ih mozete naci istinitima unatoc
svemu. Uzmite u obzir da Isusa iz Matejevog evandelja roditelji vode u Egipat
I da se neposredno prije ili u isto vrijeme rodio lvan. Prema opceprihvacenom
misljenju, on ostaje u Palestini, gdje je trebao biti podvrgnut Herodovom
dekretu. Trebao je takoder proc¢i Herodovo ubojstvo i nije mogao biti tamo.
Vidite, ¢ovjek stvarno mora razmisliti o svim tim stvarima. Jer ako su sva
djeca u prve dvije godine zivota doista ubijena u to vrijeme, onda bi i Ivan
morao biti ubijen. Medutim, to cete shvatiti kao razumljivo kada uzmete u
obzir ¢injenice Akasa kronike, i prepoznate da se dogadaji iz Evandelja po
Mateju i Luki ne podudaraju, §to znaci da rodenje natanskog Isusa ne spada
u vrijeme Pokolja nevinih. Isto vrijedi i za Ivana. lako ih razdvajaju samo
mjeseci, oni su dovoljni da te ¢injenice budu moguce.

Isto tako, shvatiti cete Isusa iz Matejevog evandelja u svijetlu intimnijih
¢injenica. U ovom djecaku, individualnost koju smo upoznali kao Zaratustru
drevne perzijske kulture, ponovno je utjelovljena. Znamo da je ovaj
Zaratustra neko¢ svom perzijskom narodu dao veliko ucenje Ahura Mazde,
velikog bica Sunca. Znamo da to bice Sunca moramo sebi predstaviti, kao
duhovno-dusevni dio onoga, c¢ije vanjsko fizicko Sunce predstavlja fizicki dio.
Stoga je Zaratustra mogao reci: ne gledajte samo fizicko Sunce kako zraci,
ve¢ gledajte moc¢no bice, koje duhovno salje svoje blagotvorne ucinke u
svijetlu i toplini. - Ahura Mazda, kasnije nazvan Krist, bio je navijestan od
strane Zaratustre perzijskom narodu. Jo§ Ga nije proglasio bicem koje hoda
Zemljom; mogao je samo pokazati na Sunce i rec¢i: On prebiva gore;
postupno se priblizava Zemlji i jednog ¢e dana u tijelu prebivati na Zemlji.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



59/134

Ovdje nam postaje jasna velika, duboka razlika izmedu zoroastrizma i
budizma. Postoji duboka razlika izmedu to dvoje sve dok su bili odvojeni; a
te razlike se rjesavaju kada se spajaju i pomladuju dogadajima u Palestini.

Obratimo jo§ jednom pozornost na ono §to je Buda imao dati svijetu.
Nabrojili smo Budina uc¢enja kao Osmostruki put, kao ono sto ljudska dusa
mora upiti kao svoj sadrzaj, ako zeli izbjec¢i stetne ucinke karme. Ono sto je
Buda dao svijetu bilo je ono §to ljudi, tijekom vremena, moraju razviti iz
vlastite sklonosti i morala: suosjecanje i ljubav. Takoder sam vam rekao da
je trenutak kada se bice Bodhisattve pojavilo u Budi bio jedinstven trenutak.
Da se tada nije dogodilo da se Bodhisattva u potpunosti pojavio u tijelu
velikog Gautama Bude, onda ono §to nazivamo Dharmom, zakonitos¢u koju
ljudi mogu razviti samo iz sebe oslobadajuci svoj astralni sadrzaj kako bi se
oslobodili stetnih ucinaka karme, ne bi moglo uc¢i u duse svih ljudi. To je
takoder velicanstveno sugerirano u legendi o Budi, koja kaze da je Buda
postigao sposobnost 'okretanja kotaca zakona'. To jest, prosvjetljenjem
Bodhisattve prema Budi, val je zahvatio ¢itavo ¢covjecanstvo, i kao rezultat
toga, ljudi su sada mogli razviti Dharmu unutar vilastitih dusa i postupno se
uzdi¢i do pune dubine Osmostrukog puta. Tu lezi izvor, kada je Buda prvi
put razvio ucenje koje je trebalo ciniti osnovu moralnog raspolozenja
zemaljskih ljudi.

To je bio zadatak ovog Bodhisattve. A kako su pojedinacni zadaci
rasporedeni medu velikim pojedincima, postaje jasno, kada u budizmu
izvorno pronademo sve sto osoba moze iskusiti u vlastitoj dusi kao svoj veliki
ideal. Ideal ljudske duse, sto covjek jest i moze biti, sadrzaj je Budine
propovijedi. Ali i to je bilo dovoljno za ovu individualnost. Sve u budizmu se
odnosi na unutarnji zivot, sve se odnosi na covjecanstvo i njegov razvoj, i u
izvornom, istinskom budizmu ne nalazimo nista od onoga §to bismo mogli
nazvati kozmoloskim ucenjima, iako su uvedena kasnije. Sve se mora
integrirati. Ali prava misija Bodhisattve bila je sljedeca: donijeti ljudima
ucenje o unutarnjoj prirodi vlastite duse. Stoga, u odredenim propovijedima,
Buda cak odbija rec¢i ista konkretno o kozmickim vezama. Sve je
predstavljeno na takav nacin da ljudska dusa, kada dopusti Budinim
ucenjima da djeluju na nju, moze postajati sve bolja. Ljudi se shvacaju kao
bica unutar sebe; velika utroba kozmosa, iz koje je covjecanstvo izaslo,
zanemaruje se. Buduc¢i da je to bila posebna misija Bodhisattve, Budina
ucenja kada se istinski shvate, imaju tako topao i dubok ucinak na ljudsku
dusu i stoga se cine tako emocionalno rezonantnima i toplima dusi koja se
zeli s njima uskladiti, posebno kada se, u pomladenom obliku, pojavljuju u
Evandelju po Luki.

Individualnost utjelovljena kao Zaratustra u drevnom perzijskom narodu
imala je potpuno drugaciji, zapravo suprotan, zadatak. Zaratustra je ucio, o
Bogu izvana, kako duhovno shvatiti kozmos i duhovno u njega prodrijeti.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



60/ 134

Buda je nasu pozornost usmjerio na nutrinu i rekao: kako se covjek razvija,
postupno iz neznanja izlaze 'Sest organa' koje smo nabrojili kao pet osjetilnih
organa i Manas. - Sve unutar covjeka, medutim, rada se iz veceg svijeta. Ne
bismo imali oko osjetljivo na svjetlost, da svjetlost nije rodila oko iz
organizma. "Oko je svjetlost za svjetlost stvorila”, kaze Goethe. To je duboka
istina. Od nediferenciranih organa koji su neko¢ postojali u ljudskom tijelu,
svjetlost je oblikovala oko. Slicno tome, sve duhovne sile u svijetu grade
unutar covjeka. Ono §to je u njemu unutarnje, prvo je organizirano od
bozanskih duhovnih sila. Za sve unutarnje, dakle, postoji vanjski pandan.
Sve sile struje u covjeka izvana, koje su u njemu. Zadatak Zaratustre je bio
ukazati na ono sto je izvanjsko, sto se nalazi u covjekovom okruzenju. Stoga
je govorio, naprimjer, o Amsaspandima, velikim genijima, kojih je u pocetku
nabrojio Sest - zapravo ih ima dvanaest, ali ostalih Sest je skriveno. Ti
Amsaspandi djeluju izvana, organizirajuci i oblikuju¢i organe covjeka.
Zaratustra je pokazao kako stvoritelji covjeka stoje iza osjetilnih organa.
Ukazao je na velike genije, sile koje nalazimo izvan nas. Buda je ukazao na
sile koje djeluju u covjeku, na skrivene sile u covjeku. Zaratustra je,
medutim, ukazao na one sile i entitete, koji su podredeni Amsaspandima,
koje je nazvao dvadeset osam lzarda ili lIzada, a koji opet djeluju izvana u
covjeku kako bi doprinijeli njegovoj unutarnjoj organizaciji. Dakle,
Zaratustra je ukazao na duhovni aspekt kozmosa, na vanjske veze. | dok je
Buda ukazivao na aktualnu supstancu misli, iz misli koje nastaju u
covjekovoj dusi, Zaratustra je ukazao na Farohare ili Feruere ili Frawarschai,
na misli koje stvaraju svijet i koje nas okruzuju, koje su razasute posvuda u
svijetu. Jer koje god misli covjek ima, prisutne su posvuda u vanjskom
svijetu.

Stoga je Zaratustra morao proglasiti svjetonazor koji se bavio desifriranjem i
rasclanjivanjem vanjskog svijeta. Morao je za narod pruziti svjetonazor Koji
je morao djelovati, morao je imati ucinka u vanjskom svijetu. Misija
Zaratustre u potpunosti je u skladu s karakternim osobinama drevnog
perzijskog naroda. Stoga bismo mogli rec¢i i da je Zaratustri bilo sudeno
njegovati snagu i ucinkovitost u vanjskom svijetu, ¢ak i ako je to u pocetku
izrazeno na nacin Kkoji bi moderni ljudi mogli smatrati odbojnim. Stvoriti
snagu, ucinkovitost i samopouzdanje u vanjskom djelovanju kroz spoznaju,
da covjek nije siguran samo kroz sebe, ve¢ da pociva u krilu bozanskog
duhovnog svijeta - to je bila misija Zaratustre - istaknuti da covjek treba reci
sebi: gdje god stojiS u svemiru, ne stojiS sam; stojiS§ u duhom prozetom
kozmosu i dio si bogova svijeta i duhova svijeta; roden si iz duha i u njemu
pocivas. Sa svakim udahom udisete bozanski duh; sa svakim udahom
mozete prinijeti zrtvu velikom duhu, izdisajem. Stoga je inicijacija
Zaratustre, u skladu s njegovom misijom, morala biti drugacija od inicijacije
drugih velikih misionara covjecanstva.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



61/134

Prisjetimo se sada §to je ta individualnost utjelovljena u Zaratustri mogla
postici. Stajala je na tako visokoj razini razvoja, da je mogla osigurati
sljedecu kulturnu struju nakon drevne perzijske, za egipatsku kulturu. -
Zaratustra je imao dva ucenika: individualnost koja se kasnije ponovno
pojavila kao egipatski Hermes i onu koja se kasnije ponovno pojavila kao
Mojsije. | kada su se te dvije individualnosti reinkarnirale u covjecanstvu
radi svog daljnjeg rada, astralno tijelo Zaratustre, koje je prinio kao zrtvu,
utjelovljeno je u Hermesa. Vidimo reinkarnaciju astralnog tijela Zaratustre u
egipatskom Hermesu. Hermes je u sebi nosio astralno tijelo Zaratustre, koje
mu je dano kako bi se sve sto je Zaratustra upio u smislu znanja o vanjskom
svijetu, moglo ponovno roditi u vanjskom svijetu. A etersko tijelo Zaratustre
preneseno je Mojsiju; i buduci da je s eterskim tijelom povezano sve, sto se
razvija u vremenu, Mojsije je mogao, kada je postao svjestan tajni svog
eterskog tijela, mogao probuditi procese vremena u velikim, snaznim
slikama, poput onih s kojima se suocavamo u Postanku. Tako je Zaratustra
nastavio djelovati snagom svoje individualnosti, inaugurirajuci i utjecuci na
egipatsku kulturu i ono sto se iz nje razvilo kao drevna hebrejska kultura.

Takva je osoba predodredena za veliko, takoder kroz svoje 'Ja'. 'Ja'
Zaratustre se vise puta utjelovio u drugim osobnostima. Jer individualnost
koja je postigla takav stupanj uvijek moze posvetiti astralno tijelo i ojacati
etersko tijelo, ¢ak i nakon s§to je poslala izvorne. Tako se Zaratustra ponovno
rodio i ponovno pojavio sSest stotina godina prije nase ere u drevnoj Kaldeji
kao Zaratas ili Nazaratos, koji je postao ucitelj kaldejske ezoterne §kole, kao
I ucitelj Pitagore, stekavsi duboke uvide u vanjski svijet. Ako se istinski
uronimo u mudrost Kaldejaca s onim §to nam antropozofija, a ne
antropologija, moze ponuditi, tada ¢cemo steci razumijevanje onoga Sto je
Zaratustra, kao Zaratas, mogao poducavati u ezoternim Skolama drevnih
Kaldejaca.

Sve §to je Zaratustra mogao poducavati i donijeti svijetu, kao sto smo vidjeli,
bilo je usmjereno na vanjski svijet, na unosenje reda i sklada u njega. Stoga
je umijece stvaranja i organiziranja carstava na nacin Kkoji odgovara
napretku covjecanstva i omogucuje drustveni poredak, bila i Zaratustrina
misija. | stoga se oni koji su pripadali ucenicima Zaratustre s pravom mogu
nazvati ne samo velikim c¢arobnjacima i velikim posvecenicima, vec¢ |
kraljevima - to jest onima koji poznaju umijece stvaranja vanjske socijalne
organizacije i poretka.

U kaldejskim §kolama razvila se ogromna odanost individualnosti - a ne
osobnosti - Zaratustre. Ovi mudraci Istoka osjecali su srodstvo sa svojim
velikim vodom. U njemu su vidjeli zvijezdu covjecanstva, jer 'Zoroaster' je
opis za 'zlatnu zvijezdu' ili 'zvijezdu sjaja’. U njemu su vidjeli odraz samog
Sunca. | iz njihove duboke mudrosti, to im nije moglo ostati skriveno kada se
njihov ucitel] ponovno pojavio u Betlehemu. Tamo, vodeni svojom

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



62 /134

‘zvijezdom', donijeli su mu vanjske znakove za ono najbolje, §to je mogao dati
covjecanstvu. Najbolje sto se moglo dati covjeku iz struje Zaratustre bilo je
znanje o vanjskom svijetu, o misterijama kozmosa, apsorbirano u covjekovo
astralno tijelo, u misao, osjecaj i volju, tako da su ucenici Zaratustre
nastojali prozeti svoje misljenje, osjecanje i volju - moc¢i svoje duse -
mudroséu koja se moze izvuci iz dubokih temelja bozanskog duhovnog
svijeta. Za to znanje, steceno apsorpcijom vanjskih misterija, koristili su
zlato, tamjan i smirnu kao simbole: zlato kao simbol za misljenje, tamjan za
poboznost, za ono Sto nas prozima kao osjecaj, a smirnu za moc¢ volje. Tako
su pokazali svoju povezanost sa svojim uciteljem kada su se pojavili pred
njim, nakon njegova ponovnog rodenja u Betlehemu. Stoga nam pisac
Evandelja po Mateju ispravno govori kako su mudraci, medu kojima je
Zaratustra radio, znali da se on ponovno pojavio medu ljudima i kako su
izrazili svoje srodstvo s njim kroz tri simbola - zlato, tamjan i smirnu -
simbole najboljeg sto im je dao (Matej 2,11).

Poanta je bila u tom da je Zaratustra, u liku Isusa, mogao snazno djelovati iz
salomonske loze, Davidove loze, kako bi covjecanstvu, u pomladenom obliku,
vratio sve §to je prethodno dao. Da bi to uc¢inio, morao je prizvati svu moc¢
koju je neko¢ posjedovao. Stoga se u prvom redu nije mogao roditi u tijelu iz
svecenicke loze kuce Davidove, ve¢ samo u tijelu iz kraljevske loze. Dakle,
Evandelje po Mateju izrazava vezu izmedu kraljevskog imena u drevnoj
Perziji, i loze djeteta u koje se Zaratustra utjelovio. Drevni tekstovi mudrosti
Bliskog istoka, uvijek su aludirali na te dogadaje. Oni koji istinski razumiju
ove tekstove mudrosti, citaju ih drugacije od onih koji nisu svjesni ¢injenica i
stoga sve brkaju. Naprimjer, u Starom zavjetu imamo dva prorocanstva:
jedno u Henokovim apokrifima, koje vise upucuje na natanskog Mesiju iz
svecenicke loze, i jedno u Psalmima, koje se odnosi na Mesiju iz kraljevske
loze. Sve S§to je spomenuto u svetim spisima odgovara cinjenicama koje
mozemo izvuci iz Akasa kronike. Ali Zaratustra je sada morao skupiti sve
moci koje su nekoc¢ bile u njemu. Egipatskoj i drevnoj hebrejskoj kulturi -
Hermesu i Mojsiju - predao je ono §to je bilo u njegovom astralnom i
eterskom tijelu. S tim se morao ponovno ujediniti. Morao je, takoreci,
povratiti snage svog eterskog tijela iz Egipta. Pred nasim se ocima otkriva
duboka misterija: Isus iz salomonske loze kuce Davidove, koji je
reinkarnirani Zaratustra, mora biti odveden u Egipat; i tamo je odveden. Jer
tamo postoje sile koje su tekle iz njegova astralnog i eterskog tijela, sile koje
je prvo dao Hermesu a zatim Mojsiju. Buduci da je utjecao na egipatsku
kulturu, morao je, takoreci, ponovno preuzeti sile koje je tamo dao. Stoga je
'‘bijeg u Egipat' i ono sto se duhovno dogodilo, apsorpcija svih sila koje su
mu sada bile potrebne da snazno dalje dade covjecanstvu, u pomladenom
obliku, ono sto mu je dao u proslim epohama.

Dakle, vidimo kako Matej tocno prikazuje betlehemskog Isusa, ¢iji su
roditelji izvorno bili stanovnici Betlehema. Samo Luka prepricava da su

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



63/134

roditelji njegovog Isusa zivjeli u Nazaretu, da su otisli u Betlehem radi
'‘poreza’ i da se tijekom tog kratkog razdoblja tamo rodio Lukin Isus, nakon
¢ega su se roditelji vratili u Nazaret. Evandelje po Mateju ukazuje samo na to
da je Isus roden u Betlehemu i da je morao biti odveden u Egipat. Tek nakon
povratka iz Egipta njegovi su se roditelji nastanili u Nazaretu, kako bi Isus,
koji je reinkarnirani Zaratustra, mogao biti blizu onoga koji predstavlja
drugu struju, budizam. Tako se na konkretan nacin dva svjetonazora
spajaju.

Tamo gdje evandelja najdublje prodiru, takoder nam otkrivaju, u svojoj
dubini, o cemu se radi. Ono Sto je u ljudima usko povezano s voljom i
snagom, s kraljevskim elementom - da upotrijebimo tehnicki izraz - oni koji
su razumjeli misterije egzistencije, znali su da se vanjskim nasljedivanjem
prenosi od ocinskog elementa. Ali ono §to je povezano s unutarnjim
elementom, s mudroscéu i unutarnjom pokretljivoscu duha, prenosi se
majcinskim elementom. Goethe, koji je tako duboko zavirio u misterije
egzistencije, nagovjestava tu vezu rijecima:

Od oca imam stas,
Ozbiljno zivot vodim,

Od majke vedru narav,

| Zudnju prema pricama.

- istina koju tako c¢esto mozete pronaci potvrdenu u svijetu. Stas, vanjski
oblik, koji se izravno izrazava u vanjskom obliku, i, 'ozbiljno ponasanje u
zivotu', koje je povezano s karakterom 'Ja’, covjek nasljeduje od ocinskog
elementa. Stoga je salomonski Isus morao naslijediti svoju snagu
prvenstveno od ocinskog elementa, jer je to oduvijek bila njegova misija:
donijeti u svijet ono sto iz svijeta zraci bozanskim moc¢ima. Pisac Evandelja
po Mateju to izrazava najvelicanstvenije §sto se moze. Utjelovljenje
jedinstvene individualnosti proglasava se iz duhovnog svijeta kao
monumentalni dogadaj, i to se ne najavljuje Mariji, ve¢ ocu, Josipu (Matej
1,20-21). lza svega toga leze najdublje istine; takve se stvari ne smiju
shvatiti kao slucajne. - Unutarnje osobine naslijedene od majke prenesene
su Isusu iz natanske loze. Stoga je Isus iz Lukinog evandelja morao biti
navijeStan svojoj majci, a tu najavu njegovoj majci vidimo u Lukinom
evandelju (Luka 1,26-38). Tako su duboke cinjenice izrazene u vjerskim
spisima. Ali nastavimo.

Znacajne stvari izrazene su i u svim ostalim opisanim cinjenicama. Prvo,
preteca Isusa iz Nazareta treba se pojaviti u obliku lvana Krstitelja. Tek
postupno mozemo dublje proniknuti u individualnost Krstitelja. Prvo ga
prihvatimo onakvim s kakvim se susrecemo na slici, da najavi ono sto ce
doc¢i samo s Isusom. On to proglasava, s beskonacnom snagom, sakupljeno

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



64 /134

sve vanjsko, sve s§to lezi u vanjskom zakonu, sto je lezalo u staroj objavi.
Krstitelj zeli ljudima donijeti to da odrzavaju ono sto je napisano u zakonu,
Sto je staro u kulturi, ono sto su zaboravili, ono sto je zrelo, ali na sto vise
ne obracaju paznju. Stoga, on prije svega mora posjedovati snagu duse koja
je zrela, cak i prezrela, kada se rodi u svijetu. Roden je od starijeg para,
roden na takav nacin da je njegovo astralno tijelo, ¢isto i proc¢is§ceno od svih
sila koje ljude vuku prema dolje, jer strast i zelja ne igraju ulogu kod
njegovih starijih roditelja. To je, pak, duboka mudrost, na koju se
nagovijesta u Evandelju po Luki (Luka 1,18). Takvu individualnost snabdjela
je i velika majcinska loza covjecanstva. Tamo, gdje veliki Manu usmjerava i
vodi procese u duhovnom podrucju, struje se salju tamo gdje su potrebne.
Tako 'Ja’' poput onoga lvana Krstitelja rada se u tijelu izravno pod vodstvom i
uputama velike majcinske loze covjecanstva, sredisnjeg mjesta zemaljskog
duhovnog zivota. 1z istog mjesta potjece i 'Ja' lvana Krstitelja, iz kojeg je
takoder i dusevno bice za Djeteta Isusa iz Evandelja po Luki proizaslo, osim
Sto je Isusu dano vise onih kvaliteta koje jos nisu bile prozete egoisticnim
‘Ja’, to jest, mlada dusa vodena je na mjesto gdje ¢ce se ponovno rodeni Adam
utjeloviti.

Cinit ée vam se ¢udnim, da bi dusa bez istinski razvijenog 'Ja’, mogla biti
usmjerena od velike majcinske loze na neko mjesto. Jer isto 'Ja’' koje je u biti
uzeto za Isusa iz Lukinog evandelja, darovano je tijelu lvana Krstitelja, i
oboje - ono koje zivi kao dusevno bice u Isusu iz Lukinog evandelja i ono
koje zivi kao 'Ja' u lvanu Krstitelju - stoje u unutarnjem odnosu od samog
pocetka. Dok se ljudski embrij razvija u majc¢inoj utrobi, 'Ja' se doista
ujedinjuje s ostalim c¢lanovima ljudskog organizma u trecem tjednu, ali tek
postupno postaje ucinkovito u posljednjim mjesecima prije rodenja. Tek tada
‘Ja’ postaje unutarnja, aktivna sila. Jer u normalnom slucaju, gdje 'Ja’
djeluje na uobic¢ajeni nacin kako bi pokrenulo ljudsko embrij, imamo posla s
‘Ja’ koje potjece iz prethodnih inkarnacija i pokrece ljudski embrij. Ovdje,
medutim, kod Ivana, imamo posla s 'Ja’ koje je povezano s dusevnim bicem
natanskog Isusa. Stoga, u Evandelju po Luki, Isusova majka mora i¢i majci
Ivana Krstitelja, kada je ova u sestom mjesecu trudnoce, i ono sto je inace
stimulirano vlastitim 'Ja' u vlastitoj osobnosti, ovdje je stimulirano drugim
nerodenim djetetom. Dijete Elizabete pocinje se kretati, kada mu se priblizi
zena koja nosi dijete Isusa; jer je to 'Ja’' kroz koje se stimulira dijete u drugoj
majci (Luka 1,39-44). Toliko je duboka veza izmedu onoga koji je trebao
dovesti do konvergencije dviju duhovnih struja i onoga koji je trebao to
nagovijestiti.

Dakle, vidimo kako se na pocetku nase ere dogada nesto uistinu izvanredno.
Ako ljudi obi¢no preferiraju da istina bude jednostavna, to proizlazi iz
ljudske lijenosti, koja ne voli razmisljati o slozenim konceptima; ali najvece
istine mogu se shvatiti samo najvecim duhovnim naporom. Ako se ve¢ mora
uloziti veliki napor da se opise stroj, onda se sigurno ne smije ocekivati da ce

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



65/134

najvece istine biti i najjednostavnije. Istina je duboka i stoga slozena, te
moramo napregnuti svoje duhovne snage ako zelimo postupno razumijeti
istine koje se odnose na dogadaje u Palestini. Nitko ne bi trebao pristati na
prigovor da su stvari predstavljene na previse kompliciran nacin;
predstavljene su onakve kakve jesu, a takve su jer se bavimo najvecom
¢injenicom razvoja Zemlje.

Tako vidimo dva Isus djeteta kako odrastaju; prvo, sin Natan roditelja,
Josipa i Marije, i ovog sina vidimo rodenog mladoj majci - na hebrejskom bi
se za to koristila rijec Alma - jer ono sto je trebalo djelovati kao mlada dusa
moralo se roditi vrlo mladoj majci. S ovim sinom, roditelji su dalje zivjeli u
Nazaretu, nakon povratka iz Betlehema. Nisu imali druge djece. Majka je
trebala jedino i iskljucivo biti majka ovog Isusa. - Zatim imamo Isusa
roditelja Josipa i Marije iz salomonske loze. Nakon §to se ovaj par vratio iz
Egipta i nastanio u Nazaretu, imali su jos nekoliko djece, koje cete pronaci
navedene u Evandelju po Marku: Simuna, Judu, Josipa, Jakova a takoder i
dvije sestre (Marko 6,3). - Dvoje djece Isus odrastalo je. Dijete koje
utjelovljuje zaratustrinu individualnost razvija, s nevjerojatno brzim
sazrijevanjem, one moc¢i koje mora razviti kada je takva snazna
individualnost aktivna u tijelu. Individualnost aktivha u tijelu drugog Isusa
je drugacije vrste. Njezin najvazniji aspekt je Budina Nirmanakaya. To je
nesto sto lezi u ovom djetetu. Stoga nam se, kada se roditelji vrate iz
Jeruzalema, takoder govori: dijete je puno mudrosti - to jest, njegovo etersko
tijelo je prozeto mudroscu - i milost Bozja je nad njim (Luka 2,40). Ali on je
odrastao na takav nacin da je neobi¢no sporo razvijao obi¢ne ljudske osobine
koje se odnose na razumijevanje i percipiranje vanjskog svijeta. Obican
¢ovjek bi upravo ovog Isusa nazvao 'relativho zaostalim djetetom’, ako bi se
usredotocio iskljucivo na njegove sposobnosti razumijevanja i shvacanja
vanjskog svijeta. Medutim, upravo se unutar ovog djeteta razvilo nesto sto je
teklo iz Budine zasjenjene Nirmanakaye. Ono je razvilo dubinu unutarnjeg
zivota koja se ne moze usporediti ni sa ¢im drugim na svijetu. U djecaku se
razvila dubina osjecaja koja je imala izvanredan ucinak na sve oko njega. -
Dakle, u natanskom Isusu vidimo kako raste duboko osjecajno bice, a u
salomonskom Isusu vidimo kako raste individualnost s ogromnom zreloS§cu i
dubokim razumijevanjem svijeta.

Sada je nesto znacajno receno majci Natanskog Isusa, tom duboko
osjecajnom djetetu. Cak i kada je Simun stajao pred novorodencetom i vidio
ga u sjeni onoga koga nije mogao vidjeti kao Budu u Indiji, predvidio je veliki
monumentalni dogadaj koji se trebao dogoditi; ali je takoder izgovorio
duboke i znacajne rijeci o 'macu koji ¢e probosti maj¢ino srce' (Luka 2,35). |
ove rijeci se odnose na nesto sto danas pokusavamo razumjeti.

Dvoje djece odraslo je u neposrednoj blizini i prijateljskom odnosu svojih
roditelja, oboje se razvijajuci otprilike do dvanaeste godine. Kada se priblizila

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



66 /134

dvanaesta godina natanskog Isusa, njegovi su roditelji, kako je obic¢aj, otisli
u Jeruzalem kako bi sudjelovali u blagdanu Pashe i poveli su dijete sa
sobom, kao sto je bio obicaj kada djeca dosegnu zrelost. U Evandelju po Luki
nalazi se izvanredno tajanstven izvjeStaj o dvanaestogodiSnjem Isusu u
hramu. Kaze se: kad su se roditelji vracali s blagdana, odjednom su shvatili
da djecaka nema i kad ga nisu mogli pronaci medu mnostvom, vratili su se i
pronasli ga u hramu medu velikim uciteljima, svi zadivljeni njegovom
mudroscu (Luka 2,41-50).

Sto se tamo dogodilo? Posavjetujmo se s neprolaznim Akasa zapisom.
Cinjenice svijeta nisu tako jednostavne. Ono §to se ovdje dogodilo dogada se
I drugdje u svijetu, iako na drugacije nacine. Ponekad se dogodi da
pojedinac, u odredenoj fazi razvoja, zahtijeva drugacije uvjete od onih koji su
mu osigurani od pocetka. Stoga se stalno dogada da osoba odraste do
odredene dobi - a zatim iznenada padne u nesvijest i bude kao mrtva. Tada
se dogada transformacija: njihovo vlastito 'Ja' ih napusta, a drugo 'Ja'
zauzima mjesto u njihovom tijelu. Takva translokacija 'Ja’ dogada se i u
drugim slucajevima; to je fenomen poznat svakom okultistu. Ovdje, u
slucaju dvanaestogodisnjeg Isusa, dogodilo se sljedece: ono jastvo, koje je do
tada koristilo tijelo Isusa iz kraljevske loze, kuce Davidove, kao jastvo
Zaratustre, u svrhu da dosegne vrhunac svog vremena, izaslo je iz tijela
salomonskog djeteta Isusa, i prenijelo se na natanskog Isusa, koji se stoga
¢inio preobrazenim. Roditelji ga nisu prepoznali; nisu razumjeli njegove
rijeci. Jer sada je 'Ja' Zaratustre koje mu je bilo preneseno, govorilo kroz
natanskog Isusa. To je bio trenutak kada se Budina Nirmanakaya ujedinila s
izbacenim astralnim majcinskim ovojem, a to je bio i trenutak kada se 'Ja’
Zaratustre ujedinilo s natanskim Isusom. Sada je 'Ja' Zaratustre zivjelo u
natanskom Isusu. | to dijete, toliko preobrazeno da ga roditelji nisu mogli
razumjeti, sada su ponijeli kuci sa sobom.

Nedugo zatim, majka ovog malog Isusa umrla je, tako da je ovo dijete, u
kojem je sada prebivalo 'Ja' Zaratustre, ostalo siroce s majcine strane. Vidjet
¢cemo da cinjenica da je ta majka umrla i ostavila dijete siroce, ukazuje na
posebno duboku vezu. - Ni drugo dijete nije moglo nastaviti zivjeti u
uobicajenim okolnostima nakon sto ga je 'Ja’' Zaratustre napustilo. Josip iz
salomonske loze ranije je umro, a majka salomonskog djeteta Isusa, zajedno
sa svojom djecom Jakovom, Josipom, Judom, Simunom i dvije kdceri,
odvedena je u kucu natanskog Josipa; tako je Zaratustra sada ponovno zivio
s obitelji u koju se utjelovio, osim oca. Na taj su se nacin dvije obitelji spojile
u jednu, i1 tako je majka brace i sestara - mozemo ih nazvati bracom i
sestrama, jer su u smislu 'Ja’ braca i sestre - zivjela u kuc¢i natanskog Josipa
s Isusom, koji je, prema njegovom rodnom gradu, tjelesno bio rodom iz
Nazareta. Dakle, zivio je zajedno s njima.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



67/134

Dakle, konkretno vidimo spoj budizma i zoroastrizma. Jer tijelo u kojem je
prebivala zrela 'Ja’' dusa Zaratustre, moglo je apsorbirati i ujediniti ono §to je
nastalo kroz Budinu Nirmanakayu, primajuci napusteni astralni majcinski
ovoj natanskog Isusa. Dakle, sada visimo individualnost koja raste unutar
Isusa iz Nazareta, koja u sebi nosi jastvo Zaratustre, osvijetljeno i
produhovljeno pomladenom Nirmanakayom Bude. Ono sto je spoj budizma i
zoroastrizma, vidimo kako na taj nacin zivi u dusi Isusa iz Nazareta. Buduci
da je i Josip iz natanske loze umro, i to relativno rano, dijete Zaratustra je,
uistinu, siroce; osjeca se sirocetom. On nije ono Sto jest prema svom
tjelesnom podrijetlu. U duhu, on je uskrsli Zaratustra. Prema tjelesnom
podrijetlu, njegov otac je Josip iz natanske loze, i prema vanjskom gledanju,
svijet ga je morao takvim prihvatiti. Luka nam to precizno govori, a mi
moramo tocno shvatiti njegove rijeci:

"I dogodi se, dok se sav narod krstio, primi kr§tenje takoder Isus, dok se
je molio otvori se nebo;

Duh Sveti side na njega u tjelesnom obliku poput goluba. | glas dode s
neba: 'Ti si moj Sin, ljubljeni, danas sam te rodio.'

Isusu je bilo oko trideset godina kad je zapoceo..."

i sada se ne navodi samo da je sin Josipov, vec se kaze:

..I smatrao se Josipovim sinom" (Luka 3,21-23), jer se 'Ja' izvorno
utjelovilo u Salomonovom Isusu i stoga u biti nije imao nikakve veze s
Natanovim Josipom.

Sada pred sobom imamo u Isusu iz Nazareta, veliko, mo¢no unutarnje, bice,
u kojem su bili ujedinjeni svi blagoslovi budizma i svi blagoslovi
zoroastrizma. Ta nutrina bila je predodredena za nesto veliko i moc¢no
kasnije. Nesto sasvim drugacije moralo mu se dogoditi nego onima koje je
Ivan krstio u Jordanu. | vidjet cemo, da je kasnije to unutarnje bice moralo
primiti individualnost Krista u Jordanu. Tada se besmrtno bice izvorne
majke natanskog Isusa ponovno spustilo i preobrazilo majku koja je bila
primljena u kucu natanskog Josipa, vracajuci joj djevicanstvo, tako da mu je
dusa te majke koju je Isus izgubio vracena pri Ivanovom Kkrstenju. Ova
majka, koja je ostala s njim, stoga u sebi sadrzi dusu njegove izvorne majke,
koja se u Bibliji naziva Blazena Marija (Luka 1,28).

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



687134
SESTO PREDAVANJE

Basel, 20. rujna 1909.

Bit ce nam relativho lako razumjeti detalje Lukinog evandelja ako prvo na
odgovarajuci nacin postavimo temelje, tako da doticna bica i individualiteti
stoje zivo pred nama, takoreci, da znamo s kim zapravo imamo posla. Stoga,
molim vas da se ne obeshrabrite ako imamo znatnu koli¢inu 'pozadinske
price', takoreci. Prvo, moramo shvatiti veliku figuru u sredistu Evandelja u
svoj njegovoj slozenoj sustini, a takoder i neke druge stvari bez kojih nikada
ne bismo mogli shvatiti ono §to nam se tada u svoj svojoj jednostavnosti
pojavljuje u Evandelju po Luki.

Prvo, moramo se prisjetiti necega 0 ¢emu smo vec¢ raspravljali posljednjih
dana: velikog znacaja tog jedinstvenog bi¢a koje nazivamo Budom, koje se,
kao sto smo rekli, uzdiglo od Bodhisattve do Bude u petom ili Sestom
stoljecu prije Krista. Okarakterizirali smo §to je to znacilo za ¢ovjecanstvo i
zelimo to jos jednom detaljno razmotriti.

Sadrzaj Budinih uc¢enja morao je, takoreci, biti darovan covjecanstvu kao
njegov vlastiti. Ako bismo se vratili unatrag izvan Budinog doba, morali
bismo reci, da u svim prethodnim epohama covjecanstva, nijedno ljudsko
bice na Zemlji ne bi moglo samo od sebe otkriti ovo ucenje suosjecanja i
ljubavi, izrazeno u Osmostrukom putu. Ljudski razvoj jos nije napredovao do
tocke u kojoj bi bilo koja dusa mogla pronaci te istine kroz uranjanje u
vlastito promisljanje i osjecaje. Sve na svijetu je jo§ u povojima, sve tek
nastaje, i da bi bilo sto nastalo, moraju se dati uzroci. Kako su, naprimjer,
ljudi u ranijim vremenima mogli slijediti principe Osmostrukog puta? Mogli
Su to ¢initi samo zato sto su im oni, u odredenom smislu, predani, usadeni u
njih iz okultnih skola inicijacija i vidovnjaka. Unutar misterija, unutar
okultnih skola vidovnjaka, Bodhisattva je poducavao, upravo zato Sto su
takve skole nudile moguénost uzdizanja u vise svjetove i primanja onoga §to
se joS nije moglo dati vanjskom c¢ovjekovom razumu, vanjskoj covjekovoj
dusi. Medutim, u tim davnim vremenima, to je moralo biti usadeno, takoreci,
u ostatak covjecanstva, od onih koji su imali srecu da imaju izravan kontakt
s uciteljima u okultnim §skolama. Bez moguc¢nosti da ljudi sami dodu do
principa, na njihove zivote se moralo utjecati tako da se odvijaju u skladu s
tim principima. Dakle, oni koji su zivjeli izvan misterija, u odredenom smislu
nesvjesno, slijedili su ono sto im je dano, takoder nesvjesno, od onih koji su
im to mogli prenijeti iz okultnih skola. Nije postojalo ljudsko tijelo na Zemlji,
koje bi moglo biti organizirano na takav nacin, ¢ak i da je sva duhovnost
prodrla u njega, da bi covjek sam iz sebe mogao otkriti sadrzaj Osmostrukog
puta. To je moralo biti otkrivenje odozgo, posredovano odgovarajucim
putovima. Iz toga slijedi da bice poput Bodhisattve, jednostavno nije bilo

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



69/134

sposobno u potpunosti koristiti ljudsko tijelo prije doba Bude. Na Zemlji nije
mogao pronaci tijelo u kojem bi mogao utjeloviti sve sposobnosti kojima bi
trebao utjecati na covjecanstvo. Takvo ljudsko tijelo nije postojalo. - Pa sto je
bilo potrebno? Kako se takav Bodhisattva utjelovio? Moramo si postaviti to
pitanje.

Ono sto je on bio, kao duhovno bice, nije u potpunosti utjelovio. Da je netko
vidovito promatrao takvo tijelo, ozivljeno Bodhisattvom, vidio bi da ono samo
djelomi¢cno obuhvaca bice Bodhisattve, koje se, kao etersko tijelo, proteze
daleko izvan covjekovih ovoja i na taj nacin odrzava svoju vezu s duhovnom
oblasti, koju nikada nije u potpunosti napustilo. Dakle, Bodhisattva nikada
nije u potpunosti napustio duhovni svijet. Zivio je istovremeno u duhovnom
tijelu i fizickom tijelu. To je bio prijelaz od Bodhisattve do Bude: prvi put je
postojalo takvo tijelo u koje je Bodhisattva mogao, takoreci, u potpunosti uci
I razviti svoje sposobnosti u njemu. Time je uspostavio ljudski oblik, kojem
bi ljudi trebali teziti, da se ugledaju, kako bi iz sebe mogao otkriti ucenje
Osmostrukog puta, bas kao §to ga je Bodhisattva otkrio iz sebe pod Bodhi
drvetom. Da je netko ispitao bice utjelovljeno u Budi u njegovim ranijim
inkarnacijama, morao bi reci: bilo je takvo da je djelomi¢cno moralo ostati u
duhovnom svijetu i moglo je prenijeti samo dio svog bica u tijelo. Tek sada, u
petom do sestom stoljecu prije Krista, postojala je prva ljudska organizacija
u koju je Bodhisattva u potpunosti mogao uci, i tako dati primjer da samo
¢ovjecanstvo moze pronaci Osmostruki put iz moralne dispozicije duse.

Ovaj fenomen, da postoje ljudska bica cija esencija postoji djelomicno u
duhovnom svijetu, bio je poznat svim religijama i svjetonazorima. Znali su da
postoje takva bica za koja je Iljudska priroda, takoreci, previse
ogranicavajuca, da bi obuhvatila punu individualnost takvih bica koja
moraju djelovati na Zemlji. Unutar bliskoistocnog svjetonazora, ova vrsta
sjedinjenja visih individualnosti takvih bica s fizickim tijelom nazivala se
ispunjenjem Duhom svetim. To je vrlo specifican tehnicki izraz. A u
terminologiji bliskoistocnih jezika, za bi¢e poput Bodhisattve utjelovljenog na
Zemlji reklo bi se da je 'ispunjeno Duhom svetim’, sto znaci da sile koje ¢ine
takvo bic¢e nisu u potpunosti unutar tog bica; nesto duhovno mora djelovati
na njega izvana. Stoga bi se moglo reci i: Buda je bio ispunjen Duhom svetim
u svojim prethodnim inkarnacijama.

Kad to shvatimo, moc¢i ¢cemo shvatiti i ono §to smo procitali na pocetku
Lukinog evandelja i ono ¢ega smo se jucer mogli dotaknuti. Znamo da je u
eterskom tijelu jednog Djeteta Isusa, koje je fizicki proizaslo iz natanske loze
kuce Davidove, zivio dotad netaknuti dio tog eterskog tijela koje je uzeto od
¢covjecanstva tijekom dogadaja zvanog Pad, tako da je, takoreci, ta eterska
supstanca koja je uzeta od Adama prije Pada sacuvana i uronjena u ovo
dijete. Moralo je biti tako, da bi takvo mlado bice, netaknuto svim
iskustvima zemaljskog razvoja, moglo postojati, sposobno primiti sve sto je

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



70/134

trebalo primiti. Bi li obicna osoba, koja je prosla inkarnacije od lemurijskog
doba, mogla apsorbirati zasjenjenost Budinom Nirmanakayom? Nikako! A
jo§ manje je mogla upiti ono §to je kasnije trebalo uc¢i u njega. Moralo je
nastati tako profinjeno ljudsko tijelo, ono koje je moglo nastati samo
uranjanjem Adamove eterske supstance, netaknute svim zemaljskim
iskustvima, u etersko tijelo samog ovog Isus djeteta. Medutim, kroz to je ta
eterska supstanca bila povezana i sa svim silama koje su djelovale u
zemaljskom razvoju prije Pada, silama koje su sada imale snaznu
manifestaciju moc¢i u ovom Djetetu. To je omogucilo ono ¢ega smo se
dotaknuli jucer: taj izvanredan utjecaj koji je majka natanskog Isusa imala
na majku Ivana Krstitelja, a takoder i na samog lvana prije nego sto se rodio.

Da bismo to ucinili, moramo razjasniti s kakvom vrstom bi¢a imamo posla u
Ivanu Krstitelju. To bice Ivana mozemo razumjeti samo ako shvatimo
razliku, izmedu te jedinstvene objave koja je tekla u Indiji preko Bude - koju
smo za nasu svrhu dovoljno okarakterizirali - i one objave koja je dosla do
drevnog hebrejskog naroda preko Mojsija i njegovih nasljednika, drevnih
hebrejskih proroka.

Kroz Budu, covjecanstvo je steklo ono sto dusa moze otkriti kao vlastiti
inherentni zakon, ono sto moze uspostaviti kako bi se procistila i
organizirala do visoke moralne razine dostizne na Zemlji. Zakon duse,
Dharmu, proglasio je Buda, proglasio ga na nacin na koji ga ljudi, na
najvisem stupnju svog razvoja, mogu otkriti iz same ljudske duse. A Buda je
bio taj koji ga je prvi otkrio. Ali razvoj covjecanstva nije ravna linija.

Ono §to se trebalo dogoditi u zapadnoj Aziji kao Krist dogadaj, zahtijevalo je
da, u odredenom smislu, ovaj zapadnoazijski razvoj zaostaje za indijskim,
kako bi kasnije, na svjeziji nacin, apsorbirao ono sto je Indiji dano na
drugaciji nacin. Unutar zapadne Azije morao se, takoreci, stvoriti narod koji
se razvijao na potpuno drugaciji nacin, koji je zaostajao za narodima dalje na
Istoku. Dok su, u smislu mudrosti svijeta, narodi Istoka bili dovedeni do
tocke u kojoj su mogli vidjeti Bodhisattvu kao Budu, narodi zapadne Azije -
posebno drevni hebrejski narod - morali su biti ostavljeni na djetinjastoj,
Nnizoj razini. To je bilo nuzno. Jer u velikoj mjeri, u razvoju covjecanstva,
moralo se uciniti isto, sto bismo mogli primijeniti u maloj mjeri ako bismo
imali osobu koja se razvija do odredene zrelosti do dvadesete godine; time
stjece odredene sposobnosti, ali stecene sposobnosti su, u odredenom

pogledu, i odredeno ogranicenje, prepreka.

Kada netko stekne vjestine u odredenoj dobi, te vjestine imaju karakteristiku

da zele odrzati sebe na toj razini, zadrzati osobu u toj fazi. Cvrsto ga drze, a

kasnije, u tridesetima, ne moze lako napredovati iznad razine koju je stekao

u dvadesetima. Ako, s druge strane, imamo drugu osobu koja je u

dvadesetima malo toga stekla vlastitim naporima, a zatim te vjestine nauci
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



717134

od druge, ona koja je ostala djetinjastija moze lakse napredovati od te razine,
i, u tridesetima, vjerojatnije je da ¢e biti na visoj razini od prve. Svatko tko
moze promatrati zivot otkrit ¢e da je to tako. Stecene vjestine, koje je netko,
Sto netko nije tako duboko povezao sa svojom dusom, Ssto je stekao vise
izvana, predstavlja manje ogranicenje.

Ako c¢ovjecanstvo zeli napredovati, tada uvijek mora postojati jedna kulturna
struja koja interno apsorbira i stjece odredeni zbroj sposobnosti, dok druga
struja mora tec¢i uz nju, c¢iji je razvoj donekle usporen. Tada imamo jednu
kulturnu struju koja razvija odredene sposobnosti do odgovarajuce razine; te
su sposobnosti sada isprepletene s najdubljom sustinom te struje i s
ljudskom prirodom. To ide dalje: nastaje nesto novo. Ali ta struja ne bi bila
sposobna sama se uzdic¢i na viSu razinu. Stoga je trebalo posti¢i da druga
struja tece uz prvu. Ova druga struja ostaje, u odredenom smislu,
nerazvijena, niposto nije dosegla razinu prve. Nastavlja svojim putem,
primajuci od druge ono §to je ova postigla, i buduci da je u meduvremenu
ostala mlada, kasnije se moze uzdici do vecih visina. Tako je jedno oplodilo
drugo. Tako u razvoju covjecanstva duhovne struje moraju tec¢i paralelno
jedna s drugom. A duhovno vodstvo svijeta mora osigurati da je to tako.

Kako bi duhovno upravljanje svijetom moglo osigurati da se, uz struju koja
je pronasla svoj izraz u velikom Budi, nastavi razvijati druga struja, ona koja
ce tek kasnije apsorbirati ono sto je budizam donio covjecanstvu? To se
moglo osigurati samo zadrzavanjem te struje, koja je za nas drevna
hebrejska, od mogucnosti stvaranja pojedinaca koji bi, iz vlastite moralne
dispozicije, razvili Dharmu - to jest, koji bi stigli do Osmostrukog puta. Toj
struji nije bilo dopusteno imati Budu. Ono sto je Buda donio kao unutarnju
mudrost svojoj duhovnoj struji, ovoj drugoj duhovnoj struji moralo je biti
dano izvana. Stoga, i kako bi se stvar odvijala posebno mudro, mnogo prije
Budine pojave, zakon ovom bliskoistocnom narodu nije dan iznutra, vec
izvana kroz objavu u Dekalogu, Deset zapovijedi (Izlazak, 20,2-17). Ono sto
je za drugu struju covjecanstva bilo namijenjeno kao unutarnji posjed,
drevnom hebrejskom narodu je dano u Deset zapovijedi kao zbroj vanjskih
zakona, kao nesto primljeno izvana, nesto sto jos nije integrirano s njihovim
dusama. Stoga, zbog infantilne faze svog razvoja, pripadnici drevnog
hebrejskog naroda dozivljavaju zapovijedi kao nesto sto im je dano s neba.

Indijski narod je bio poducavan da prepozna da ljudska bica stvaraju
Dharmu, zakon duse, iz sebe samih, dok je drevni hebrejski narod bio
obucen da postuje zakon koji mu je dan izvana. Stoga hebrejski narod
predstavlja divhu popunu onome sto je Zaratustra postigao za svoju kulturu
I za sve kulture koje su iz nje proizasle.

Morali smo naglasiti da je Zaratustra usmjerio pogled prema vanjskom
svijetu. Dok Buda nudi duboka ucenja o profinjenosti nutrine covjeka,
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



72/134

Zaratustra nam predstavlja velicanstveno, sveobuhvatno ucenje o kozmosu -
ono koje nas treba prosvijetliti o svijetu iz ¢ije smo utrobe izasli. Dok je
Budin pogled bio usmjeren prema unutra, pogled sljedbenika Zaratustre bio
je usmjeren prema van, nastojeci duhovno u njega prodrijeti.

Pokusajmo proniknuti u ono S§to je Zaratustra otkrio od svog prvog
pojavljivanja, kada je proglasio Ahura Mazdu, pa sve do kasnijeg
pojavljivanja kada se pojavio kao Nazarathos. Davao je sve dublja ucenja o
velikim duhovnim zakonima i bicima kozmosa. U pocetku je Zaratustra
perzijskoj kulturi nudio samo naznake o duhu Sunca; one su kasnije
razvijene i predstavljene nam kao cudesna, a danas tako slabo shvacena,
kaldejska doktrina o kozmosu i duhovnim uzrocima iz kojih smo rodeni. Ako
ispitamo ta ucenja o kozmosu, ona otkrivaju posebno vaznu karakteristiku.

Kad je Zaratustra joS govorio drevnim perzijskim narodima o vanjskim
duhovnim uzrocima osjetilnog svijeta, predstavio im je dvije sile Ormuzda i
Ahrimana, ili Angramainyu, koje djeluju jedna protiv druge u cijelom
kozmosu. Ono s§to u ovim ucenjima oni nisu pronasli, medutim, bilo je ono
sto bismo mogli nazvati moralnom toplinom koja prodire u dusu. Prema
drevnom perzijskom shvacanju, covjek je, da tako kazemo, upleten u cijeli
kozmicki proces. Radi se o Ormuzdu i Ahrimanu koji rade jedno protiv
drugoga, i to je sukob koji se nazire unutar ljudske duse. Buduci da su to
dvoje u sukobu, unutar ljudske duse bijesne strasti. Ono §to je nutrina
ljudske duse, jos nije shvacano. Ono sto je predstavljeno bila je kozmicka
doktrina. Kada su ljudi govorili o dobru i zlu, mislili su na izvrsne, korisne i
Stetne ucinke, koji u kozmosu postoje u suprotnosti jedni s drugima i koji se
takoder manifestiraju u ljudskim bic¢ima. 'Moralni svjetonazor', da tako
kazemo, jos nije bio ukljuc¢en u ovu doktrinu gledanja prema van. U tom
ucenju ucilo se o svim entitetima koji upravljaju osjetilnim svijetom, svemu
Sto dominira svijetom kao dobro i sjajno, i svemu sto njime dominira kao
mracno i Stetno. Covjek se osjeéao upletenim u to. Ali istinski moralni
aspekt, u kojem covjek sudjeluje svojom dusom, jo§ u svojoj dusi nije
osjecao kao sto ¢e to kasnije biti slucaj. Naprimjer, kada bi se susreo s
nekim tko je percipiran kao 'zao’, osjecao bi kao da kroz tu osobu teku sile iz
slih entiteta svijeta; osjecao bi kao da ga 'opsjedaju’ zli entiteti. Niti bi se
moglo rec¢i da su oni sami krivi. Covjek bi se osjecao kao upleten u sustav
svijeta koji jos nije prozet moralnim kvalitetama. To je bila osobitost ucenja
koje je u prvom redu usmjeravalo svoj pogled prema van, ¢ak i ako je to bio
duhovni pogled.

Stoga hebrejsko ucenje ¢ini tako divhu dopunu ovoj kozmoloskoj doktrini jer
u ono sto je otkriveno vani uvodi moralni element, koji je nudio nacin
povezivanja svog znacenja s konceptom krivnje, ljudske krivnje. Prije
hebrejskog elementa, za zlu osobu se moglo re¢i samo: opsjednuta je zlim
silama. Proglasenje Deset zapovijedi zahtijevalo je razlikovanje izmedu onih

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



73/134

koji su postovali ovaj zakon i onih koji nisu. Pojavljuje se koncept krivnje,
ljudske krivnje. | kako on ulazi u razvoj covjecanstva, moze se osjetiti kada
se razmotri nesto sto jasno ilustrira kako ljudima jos uvijek nije jasno sto
koncept krivnje zapravo znaci, gdje je tragicno da postoji ta dvosmislenost u
vezi s konceptom krivnje. Neka na vas djeluje Knjiga o Jobu, i primijetit cete
dvosmislenost koja okruzuje koncept krivnje, nepoznavanje kako bi covjek
trebao reagirati kada ga pogodi nesreca, a u njoj se ipak moze pronaci osvit
novog koncepta krivnje.

Dakle, kao objava izvana - poput drugih objava u vezi oblasti prirode - moral
je dan upravo ovom drevnom hebrejskom narodu. To se moglo dogoditi samo
zato sto je Zaratustra osigurao nastavak svog djela, kao sto sam vam rekao,
prenoseci svoje etersko tijelo Mojsiju, a svoje astralno tijelo Hermesu. Kroz
to, Mojsije je postao sposoban percipirati, na isti nacin kao i Zaratustra, sto
djeluje u vanjskom svijetu, ali sada ne samo dozivljavajuc¢i ravnodusne,
neutralne sile, ve¢ ono §to moralno upravlja svijetom, ono sto moze postati
zapovijed. Stoga je ovaj drevni hebrejski narod zivio na takav nacin da je
njegova kultura sadrzavala ono §to bismo mogli nazvati poslusnoscu,
podloznoscu zakonu, dok je duhovna struja Bude sadrzavala ideal
pronalaska smjera za ljudski zivot u Osmostrukom putu.

Ali 1 ovaj drevni hebrejski narod trebao je biti sacuvan do pravog trenutka,
koji sada karakteriziramo: do pojave Krist principa. Trebao je biti, takoreci,
spasen kroz otkrivenje Bude i sacuvan - ako to mozemo tako nazvati - u
nezrelijem stanju kulture. Stoga su unutar drevnog hebrejskog naroda,
morali postojati pojedinci koji, kao ljudska bic¢a, nisu mogli u potpunosti
zahvatiti cijelu bit individualnosti koju je trebao predstavljati 'Zakon'.
Osobnost poput Bude nije se mogla pojaviti unutar drevnog hebrejskog
naroda. Do Zakona se moglo do¢i samo vanjskim prosvjetljenjem, kroz
Mojsijevo posjedovanje eterskog tijela Zaratustre i primanje onoga sto nije
rodeno iz vlastite duse. Za hebrejski narod bilo je nemoguce Zakon iznjedriti
iz vlastitog srca. Ali Mojsijevo djelo moralo se nastaviti, kao sto se mora
nastaviti svako drugo djelo kako bi donijelo pravi plod u pravo vrijeme. Stoga
su se medu drevnim hebrejskim narodom morale pojaviti osobe koje nam
izgledaju kao proroci i vidovnjaci. A jedan od tih najvaznijih vidovnjaka je
onaj kojeg poznajemo kao lliju.

Kako bismo mogli zamisliti takvu osobnost? llija je trebao biti jedan od
predstavnika, unutar hebrejskog naroda, onoga §to je potaknuo Mojsije. Ali
iz same supstance naroda nisu se mogle roditi jedinke koje su bile u
potpunosti isprepletene s onim sto je sadrzavao Mojsijev zakon, §to se moglo
primiti samo kao objava odozgo. Ono §to smo okarakterizirali kao nuzno za
indijsko razdoblje, ukljucujuci jedinstvenu prirodu Bodhisattve, stoga se
stalno iznova moralo dogadati i u hebrejskom narodu. Morale su postojati
individualnosti koje nisu bile u potpunosti apsorbirane u ljudsku osobnost,

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



747134

koje su dijelom bile u zemaljskoj osobnosti, a dijelom u duhovnom svijetu.
Takvo bice je bio llija. U onome sto na fizickom planu nalazimo kao osobnost
Ilije, sadrzavalo je samo dio bica llije. llijino jastvo ne moze u potpunosti
prodrijeti u llijino fizicko tijelo. Njega treba nazvati osobnoscu, ‘ispunjenu
duhom'. | bilo bi nemoguce izazvati takvu pojavu kao sto je llija, pukim
normalnim silama koje ljude inace smjestaju u svijet.

U slucaju normalnih ljudi koji ulaze u svijet, ljudsko bice se razvija iz
fizickih procesa unutar majcine utrobe na takav nacin, da se u odredenom
trenutku individualnost, koja je bila prethodno inkarnirana, sjedinjuje s
fizickim bicem. Sve se kod obi¢ne osobe odvija, takoreci, ravnim putem, bez
intervencije posebnih sila koje leze izvan normalnog puta. To nije mogao biti
slucaj s individualnoscu poput llije. Morale su intervenirati druge sile, sile
koje su okupirane onim dijelom individualnosti koji se proteze u duhovni
svijet. Morao je postojati utjecaj izvana na covjeka koji se razvija. Stoga se
takvi individualiteti, kada se utjelove u svijetu, javljaju kao inspirirani,
vodeni duhom. Pojavljuju se kao ekstaticne osobnosti koje nadilaze ono sto
im njihova obi¢na inteligencija moze reci. Tako se pojavljuju svi starozavjetni
proroci. Pokrece ih duh; 'Ja' ne moze uvijek objasniti svoje postupke. Unutar
osobnosti zivi duh, i odrzava se izvana.

Takve se osobnosti ponekad povlace u samocu; ali to je povlacenje svakog
dijela 'Ja' koji osobnosti treba, i duh mu se obraca izvana. U odredenim
ekstaticnim, nesvjesnim stanjima, takvo bice slusa nadahnuce odozgo. To se
posebno odnosilo na Iliju. Ono sto je dozivio tijekom svog zivota kao llija, sto
Su njegova usta govorila, sto je njegova ruka pokazivala, nije potjecalo
iskljucivo iz onog dijela koji je zivio u njemu, ve¢ su to bila otkrivenja
bozansko duhovnih bic¢a koja su stajala iza toga.

Kad se ovo bice ponovno rodilo, trebalo se ujediniti s tijelom djeteta rodenog
Zahariji i Elizabeti. 1z samog Evandelja znamo da lvana Krstitelja trebamo
shvatiti kao ponovno rodenog lliju (Matej 17,10-13). Ali ovdje imamo posla s
individualnoscu koja, u svojim prethodnim inkarnacijama, nije bila navikla
razvijati, silama svojstvenim normalnom zivotnom putu, sve ono Sto je
trebalo izac¢i. U normalnom tijeku zivota, dok se ljudsko fizicko tijelo razvija
unutar majc¢ine utrobe, stimulira ga unutarnja sila 'Ja’'. Ono sto je iznutra s
tim povezano, individualnost llije u ranijim vremenima jos nije bila iskusila;
nije se bila spustila tako daleko. 'Ja’' nije bio pokrenut vlastitim snagama,
kao u normalnim okolnostima, vec¢ izvana. To se sada trebalo ponovno
dogoditi. Vise van iz duhovnog svijeta, blize Zemlji, jest 'Ja' ovog bica, koje je
sada mnogo vise povezano sa Zemljom nego bica, koja su prije vodila lliju.
On je trebao postic¢i sjedinjenje Budine struje i struje Zaratustre. Sve je
trebalo pomladiti. Sada je upravo ono bice koje je bilo tako blisko povezano
sa Zemljom i njezinim poslovima kao Buda, koji je sada sa svojom
Nirmanakayom ujedinjen s natanskim Isusom, moralo djelovati izvana. To

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



75/134

bice, koje je s jedne strane bilo povezano sa Zemljom, ali s druge strane je
bilo i uzneseno, jer je djelovalo samo u Nirmanakayi, koja je zivjela 'izvan’
Zemlje, jer se ponovno uzdiglo i sada lebdjelo iznad glave natanskog Isusa,
sada je moralo djelovati izvana i razviti 'Ja’ moc¢ Ilvana Krstitelja.

Dakle, Budina Nirmanakaya utjecala je na razvoj Ivanove 'Ja' moc¢i na isti
nacin na koji su duhovne sile prethodno utjecale na lIliju. U to vrijeme, lIlijino
bice je, u odredenim trenucima, bilo preneseno u ekstaticna stanja; tada je
govorio Bog, ispunjavajuci njegovo 'Ja’ stvarnom snagom, koju je tada mogao
prenijeti vanjskom svijetu. Sada je tu opet bilo duhovno bice, koje je lebdjelo
iznad natanskog Isusa kao Nirmanakaya Bude; to bic¢e je sada djelovalo na
Elizabetu dok se Ivan trebao roditi, stimuliraju¢i Ivanov embrij u utrobi
Elizabete tijekom Sestog mjeseca trudnoce i budeci 'Ja’. Medutim, buduci da
je ta moc¢ sada bila blize Zemlji, nije donijela samo inspiraciju, vec¢ stvarno
oblikovanje Ivanovog 'Ja’. Pod utjecajem posjeta one koja se naziva Marija,
stimulirano je 'Ja' Ivana Krstitelja. Tako Nirmanakaya Bude radi budedi, i
cak i u fizickoj supstanci oslobadajuci 'Ja’ bivseg llije, sadasnje 'Ja’' lvana
Krstitelja. Cemu se sada mozemo nadati?

Kao sto je llija izgovorio svoje snazne rijeci u devetom stoljecu prije nase ere,
rijeci koje su uistinu bile Bozje rijeci, i ono §to je njegova ruka pokazala bila
je bozanska gesta, tako je slicno moralo biti i s lIvanom Krstiteljem, utoliko
Sto je ono sto je bilo u Iliji bilo ozivljeno. Ono sto je bilo u Nirmanakayi Bude,
djelovalo je kao inspiracija u samom 'Ja’' lvana Krstitelja. Ono §to se objavilo
pastirima, ono sto je lebdjelo iznad natanskog Isusa, prosirilo je svoju moc¢
na lvana Krstitelja. A propovijedanje Ivana Krstitelja je, prije svega, ozivljeno
propovijedanje Bude. Pojavljuje se nesto vrlo prepoznatljivo, nesto sto mora
duboko utjecati na nase duse, kada se prisjetimo propovijedi u Benaresu,
gdje je Buda govorio o patnji zivota i oslobodenju od te patnje kroz
Osmostruki put koji dusa treba traziti. U to vrijeme, Buda je proglasio ono
Sto je poznato kao Osmostruki put; u to vrijeme, takoder je cesto prosirivao
svoju propovijed kazavsi: Do sada ste imali ucenja brahmana; oni prate svoje
podrijetlo do samog Brahme. Kazu da su superiorniji od drugih jer imaju
plemenito podrijetlo. Ti brahmani kazu da je vrijednost covjeka odredena
njegovim podrijetlom. Ali ja vam kazem: vrijednost covjeka odredena je onim
Sto stvori u sebi, a ne onim sto je naslijedeno kroz njegovo podrijetlo.
Dostojni su velike mudrosti svijeta kroz ono sto oni, kao individualni ljudi,
ucine od sebe. - Naglasavajuci individualne kvalitete, Buda je izazvao gnjev
brahmanskog svijeta i rekao: Zaista, kazem vam, naziva li se netko
brahmanom, to nije ono sto je vazno, vec je vazno da vi, kroz vlastite osobne
napore, postanete prociséeno ljudsko bice. - Ovo, iako nije izravan citat, bio
je smisao mnogih Budinih govora. A onda bi obi¢cno isao s ovim ucenjem
dalje, pokazujuc¢i kako, kada covjek razumije svijet patnje, moze osjetiti
suosjecanje, postati tjesitelj i pomocnik, te istinski dijeliti sudbinu drugih,
jer zna da s njima osjeca istu patnju i bol.
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



76/134

Sada je Buda, u svojoj Nirmanakayi, bacio svoje zrake na natansko dijete
Isusa, a zatim nastavio svoju propovijed, pustajuci da odjeknu rijeci Ivana
Krstitelja. Ono sto je govorio Ivan, izgovoreno je pod nadahnucem Bude. |
zvuci nam kao nastavak Budinog govora, kada, naprimjer, Ivan kaze: Vi koji
pridajete veliku vaznost tvrdnji da potjecete od onih koji se, u sluzbi
duhovnih moci, nazivaju 'djecom zmije', i koji se pozivate na 'mudrost zmije',
tko vas je doveo do toga? Samo vjerujete da mozete donijeti dostojne plodove
pokajanja, govoreci: imamo Abrahama za oca. -

Ali sada je lvan nastavio Budinu propovijed: Ne recite da imate Abrahama za
oca, nego postanite istinski ljudi gdje god se nalazili u svijetu. Istinski covjek
moze se uzdi¢i na mjestu kamena na kojem stoji vasa noga. Zaista, Bog
moze iz ovog kamena wuzdi¢i djecu Abrahamu (Luka 3,7-8). A onda,
nastavljajuc¢i Budinu propovijed, rekao je: "Tko ima dvije tunike, neka ih
podijeli s onim koji nema" (Luka 3,11). Dosli su k njemu i pitali: "Ucitelju,
Sto ¢emo uciniti?" (Luka 3,12), bas kao §to su redovnici neko¢ dosli Budi i
pitali: "Sto éemo uciniti"? Sve su to rijeci koje zvuce kao Budine rijeci ili kao
njihov nastavak.

Dakle, ta se bica pojavljuju na fizickoj ravni kroz prekretnice vremena, i tako
shvacamo jedinstvo religija i duhovnih ucenja covjecanstva. Sto je Buda bio
necemo spoznati drzeci se tradicije, vec slusajuci sto je Buda stvarno rekao.
Buda je govorio pet do Sest stoljeca prije nase ere, ono Sto c¢ujemo iz
Propovijedi u Benaresu. Ali Budin glas nije utihnuo. On govori ¢ak i tamo
gdje vise nije utjelovljen, gdje nadahnjuje kroz Nirmanakayu. Iz usta lvana
Krstitelja cujemo Sto je Buda imao rec¢i Sest stoljeca kasnije nakon sto je
zivio u fizickom tijelu. Takvo je 'jedinstvo religija’. Svaku religiju moramo
traziti u pravom trenutku ljudskog razvoja, i traziti ono sto je u njoj zivo, a
ne ono Sto je mrtvo; jer sve se razvija. Moramo to razumijeti, nauciti shvatiti.
Ali tko god odbija cuti Budine rijeci iz usta lvana Krstitelja, slican je covjeku
koji je vidio sjeme ruze, i, neko vrijeme kasnije, nakon §to je ruza proklijala i
procvjetala, odbija vjerovati da je taj ruzin grm izrastao iz te sadnice i koji bi
sada rekao: 'To je nesto sasvim drugo’. - Ono sto je bilo zivo u sjemenu sada
cvjeta u ruzinom grmu. | ono sto je bilo zivo u propovijedi u Benaresu,
procvjetalo je u propovijedi Ivana Krstitelja na Jordanu.

Dakle, upoznali smo drugu individualnost u njegovom bic¢u, onu s kojom
smo suoceni u tom dobu, i 0 kojoj Lukino evandelje tako uvjerljivo govori. Ta
evandelja upoznajemo tek postupnim uzdizanjem do tocke istinskog
razumijevanja svake rijeci onako kako se mislila. A Luka nam u uvodu kaze
da namjerava prepricati pricu koja je djelo 'vidovnjaka'. Ali ti vidovnjaci
vidjeli su prave uvjete kako su se postupno otkrivali kroz stoljeca; nisu
vidjeli samo ono sto se dogada na fizickoj razini. Netko tko vidi to mogao bi
reci: pet do Sest stoljeca prije nase ere, u Indiji je zivio ¢ovjek koji je bio sin
kralja Suddhodana i koji se zvao Buda, a zatim je zivio lvan Krstitelj. Ali on

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



77/134

ne pronalazi ono Ssto povezuje to dvoje. Jer to se moze vidjeti samo u
duhovnom svijetu. Luka, medutim, kaze da pricu pripovijeda prema onima
koji su 'vidjeli', koji su bili vidovnjaci. Nje nam dovoljno samo prihvatiti rijeci
vjerskih tekstova; moramo nauciti i citati te rijeci u ispravnom smislu. Da bi
se to dogodilo, medutim, individualiteti s kojima se susrecemo, moraju
stajati zivopisno pred nasom dusom. Ali pred nasom dusom mogu stajati
zivopisno, samo ako znamo sto je sve u njih strujilo.

Jos je nesto receno: koja god individualnost side na Zemlju, mora se razvijati
prema sposobnostima koje mogu izaci iz tijela u koje se utjelovljuje. To je
ono s ¢ime bice mora racunati. Pretpostavimo da neko visoko bice zeli sici
danas; tada bi moglo racunati samo na zakonitosti koje ljudsko tijelo moze
danas posjedovati. Samo vidovnjak, koji opaza kako su finije niti utkane u
nutrinu bic¢a, moze istinski prepoznati sto je ta individualnost. Takvo bice, s
visokom razinom mudrosti, mora sazreti kroz djetinjstvo, sazrijevajuci u
fizickom tijelu, kako bi se u odredenom trenutku moglo pojaviti ono §to je to
bice bilo u prethodnim inkarnacijama. Ako takvo bice treba stimulirati vrlo
posebne osjecaje u ljudima, onda i zemaljska inkarnacija mora biti
odgovarajuca, kako bi i tijelo moglo podnijeti ono sto ¢e biti cilj misije. U
duhovnim podrucjima stvari zaista nisu kao u fizickom svijetu. Ako bice
treba proglasiti iscjeljenje od boli, oslobodenje od patnje, tada mora iskusiti
punu dubinu patnje, kako bi pronaslo prave rijeci koje su primjenjive u
ljudskom smislu.

Ono sto je to bice, koje je kasnije bilo prikriveno u tijelu natanskog Isusa,
imalo reci, bila je poruka cijelom covjecanstvu. To je bilo nesto sto je trebalo
covjecanstvo povesti izvan svih ranijih bliskih krvnih veza. Nije trebalo
ukloniti krvne veze, ne ukinuti ono sto postoji izmedu oca i sina, izmedu
brata i sestre, vec¢ ljubavi vezanoj za krvne veze, dodati ono sto se naziva
univerzalnom ljudskom ljubavlju, koja tece od duse do duse, koja nadilazi
sve krvne veze. To je trebalo donijeti bice koje se kasnije manifestiralo u
natanskom Isusu. Trebalo je donijeti ljubav, produbljivanje ljubavi koje
nema nikakve veze s onim §to je vezano krvnom vezom. Ali da bi se to
dogodilo, ovo bice, koje je zivjelo u tijelu natanskog Isusa, prvo je na samoj
Zemlji moralo iskusiti Sto znac¢i ne osjecati nikakve veze, ne biti vezan za
druge krvlju. Tada je moglo cisto percipirati ono sto postoji izmedu ljudskih
bica. Prvo se moralo osjecati slobodnom od svih krvnih veza, zapravo od
same mogucnosti krvnih veza. Ne samo da je moralo postati 'beskucnik’
poput Bude, koji je napustio domovinu i otiSao u stranu zemlju, vec je,
iskoracivsi iz svih obiteljskih veza, iz svega povezanog s bilo kakvim krvnim
vezama, individualnost natanskog Isusa morala stati pred svijet. Moralo je
osjetiti svu duboku bol koju ¢ovjek moze osjetiti kada se mora oprostiti od
onoga §to mu je inace blisko, kada mora stajati sam; iz te velike
usamljenosti, tog napustanja obitelji, morala je govoriti individualnost koja
je zivjela u natanskom Isusu. Tko je bilo to bice?

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



78/134

Znamo da je to ono bice koje je zivjelo u salomonskom Isusu do otprilike
dvanaeste godine; to je individualnost, duh Zaratustre, koji je zivio u
salomonskom Isusu, koji je imao salomonskog oca i majku kao roditelje.
Otac je, medutim, rano umro, ostavljajuci djecaka sirocetom s oceve strane.
Osim njega, u toj su obitelji bili braca i sestre. On ostaje u toj obitelji sve dok
je on, Zaratustra, u tijelu salomonskog Isusa. Napusta ovu obitelj u dobi od
dvanaest godina, napustajuc¢i majku, bracu i sestre, kako bi presao u tijelo
natanskog Isusa. Njegova [natanska] majka tada je umrla, a kasnije je umro
I njegov [natanski] otac. | kada je trebao krenuti u svijet kako bi zapoceo svoj
rad, oprostio se od svega sto je bilo povezano s krvnim vezama. Nije samo bio
potpuno siroce, morajuc¢i napustiti svoju bracu i sestre, ve¢c se kao
Zaratustra morao odreci toga da ikad ima potomstvo, ikad osnuje obitelj. Jer
Zaratustra nije napustio samo oca i majku, bracu i sestre, vec¢ i vlastito
tijelo, usavsi u drugo tijelo - tijelo natanskog Isusa. Ovo bice je moglo izvrsiti
pripremu za joS vise bice, koje se tada, u tijelu natanskog Isusa, moglo
pripremiti za veliku misiju proglasavanja univerzalne Iljubavi prema
¢ovjecanstvu. | kada su majka i braca ovog bica dosli i kada mu je receno:
"Tvoja majka i braca stoje vani i zele te vidjeti”, ovo bice je moglo, iz dubine
svoje duse, tako da se ne moze krivo shvatiti, izgovoriti rijeci pred svim
ljudima, a da ne uvrijedi nicije postovanje: To oni nisu! - Jer je Zaratustra
¢ak napustio tijelo koje je bilo povezano s ovom obitelji. | pokazujuc¢i na one
koji su bili u slobodnom zajednistvu s njim, mogao je reci: Ovo su moja
majka i moja braca, koji slusaju rije¢ Bozju i vrse je! (Luka 8,20-21). Toliko
daleko religijske tekstove treba shvacati doslovno.

Da bi netko istinski proglasio univerzalnu ljubav prema covjecanstvu, morao
se utjeloviti u obliku koji je iskusio napustanje od strane svega sto krvne
veze mogu uspostaviti. Ovom Liku privuceni su nasi osjecaji, tako da mu
pristupamo kao da je covjek, Liku koji se spusta s visokih duhovnih visina i
izrazava ono ljudski dozivljeno i pretrpljeno. Stoga nasa srca kucaju za
Njega. | sto ga duhovnije razumijemo, to ¢emo ga bolje razumjeti, to ¢ce nasa
srca vise kucati za Njega, a nase ¢e duse klicati u Njegovu slavu.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



79/134
SEDMO PREDAVANJE

Basel, 21. rujna 1909.

Posljednjih dana pokusali smo dobiti predodzbu o najvaznijim bicima, o
kojima govori Evandelje po Luki. Stekli smo sveobuhvatan koncept onog sto
je u osnovi ovog dokumenta. Ali jedno ostaje: pratiti daljnji razvoj glavnog
bica, a time i glavnog bica nase Zemlje, samog Krista Isusa. Nuzno je da se
prvo prisjetimo onoga §to je vec¢ receno: da je Krist Isus koji kasnije stoji pred
nama, onaj opisan u Evandelju po Luki, bio, da tako kazemo, tjelesno roden
kao natanski Isus iz kuce Davidove. To dijete odrasta do otprilike dvanaeste
godine. Tijekom vremena kada je njegov razvoj napredovao do te tocke, u
njegovo tijelo ulazi jastvo koje je neko¢ bilo ugradeno u bice koje je
pokrenulo perzijsku kulturu, tako da od dvanaeste godine nadalje, imamo
‘Ja’ Zaratustre u tijelu natanskog Isusa. Sada je na nama da pomnije
pratimo razvoj ovog bica. Tu se moramo prisjetiti necega za Sto su nas
pripremila nasa prethodna duhovno znanstvena razmatranja.

Znamo da ljudski razvoj, u normalnim okolnostima, napreduje na nacin da
vazno razdoblje pada izmedu prve i sedme godine zivota; drugo vazno
razdoblje pada izmedu sedme i otprilike cetrnaeste godine, odnosno do
puberteta; daljnje razdoblje proteze se od cetrnaeste do dvadeset prve
godine, nakon cega slijedi razdoblje do dvadeset osme godine, a zatim jos§
jedno do trideset pete godine. Ova razdoblja, naravno, ne treba pedantno
tumaciti kao da se njihov kraj uvijek tocno poklapa s odredenom godinom,
vec¢ bismo taj vazan prijelaz u ljudskom razvoju, koji je oznacen otprilike
krajem sedme godine, trebali smjestiti u vrijeme promjene zubi. Ovaj
prijelaz, dakle, ne dogada se odjednom, ve¢ postupno tijekom vremena
promjene zubi. Slicno tome, sve ostalo u razvoju odvija se postupno. Sada
znamo - to je detaljnije opisano u kratkom djelu 'Odgoj djeteta iz perspektive
znanosti duha' - da se oko kraja sedme godine duhovno dogada nesto slicno
onome sto se fizicki dogada s napustanjem maternice: dogada se svojevrsno
etersko rodenje. U cetrnaestoj godini, s pubertetom, dogada se astralno
rodenje; ono Ssto tvori ¢ovjekovo astralno tijelo se oslobada. Ako sada pomno
pratimo ljudski razvoj, promatrajuci ga ocima duha, ¢ini nam se daleko
slozenijim. Ljudi obi¢no propustaju primijetiti te vazne razlike tijekom zivota,
koje se ipak pojavljuju ¢ak i u kasnijim godinama. Danas se opcenito vjeruje
da se od odredene tocke nadalje covjeku ne dogada mnogo toga. Medutim, to
je opcenito vrlo grubo promatranje. U stvarnosti, cak i u kasnijim godinama,
ako pazljivije promatramo, mozemo uociti da se dogadaju odredene razlike u
ljudskom razvoju.

Kad se odbaci majcin fizicki omotac, ono §to se sada rada od covjeka zapravo
je samo fizicko tijelo, tako da ono §to se slobodno pojavljuje u prvih sedam

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



80/134

godina zivota jest fizicko tijelo. U raznim predavanjima o odgoju djeteta,
naglasavano je koliko je vazno da odgojitelj to tocno zna. Kada se eterski
omotac¢ odbaci, etersko tijelo lezi slobodno; kada se, u dobi od cetrnaest
godina, astralni omota¢c majke odbaci, astralno tijelo lezi slobodno. Medutim,
strogo govoreci, ljudsku prirodu mozemo razumjeti samo ako podemo od
podjele opisane u mojoj 'Teozofiji'. Tamo se visi, dusevni ¢lanovi ljudske
prirode dalje dijele. Nakon fizickog tijela, prvo nalazimo ono S§to se naziva
dusa osjecaja, i strogo govoreci, samo do dvadeset i jedne godine, tijelo
osjecaja je potpuno slobodno od vanjskog svijeta. U dobi od dvadeset i jedne
godine, unutar covjeka se postupno oslobada ono §to se naziva dusom
osjecaja; u dobi od dvadeset i osam godina, dusa razuma ili uma postaje
slobodna, a nakon toga, dusa svijesti. Tako je sa sadasnjim ljudima. | svatko
tko, voden uvidima znanosti duha, promatra ljudski zivot, vrlo dobro zna da
te faze razvoja postoje. | oni, koji su veliki vode ¢ovjecanstva, takoder znaju
zasto je trideset peta godina toliko vazna. Dante je znao, zasto se posebno
osvrnuo na svoju trideset petu godinu, kada je objasnio da je tada imao one
ogromne vizije svijeta, koje su zabiljezene u njegovoj velikoj poemi. Na
samom pocetku 'Bozanstvene komedije' nalazimo naznaceno da je te vizije
imao u svojoj trideset petoj godini. U toj dobi, covjekovo bice je dovoljno
razvijeno da u potpunosti iskoristi kao alate one sposobnosti koje su vezane
za tijelo osjecaja, dusu osjecaja i razumsku ili dusu uma.

Oni koji su o ljudima govorili u smislu viseg razvoja, oduvijek su bili
upoznati s ovom podjelom. Medu Orijentalcima, to je bilo donekle drugacije,
kako se vremena mijenjaju. Stoga je bilo prikladno da orijentalna kultura ne
pravi iste razlike u svojoj klasifikaciji. Na Zapadu su, medutim, te razlike
uvijek bile nuzne. Grci su, naprimjer, jednostavno koristili malo drugacije
rijeci kako bi opisali ono sto ovdje imamo. Zele¢i opisati ono dusevno,
zapoceli su s onim §to mi nazivamo zivototvornim tijelom i nazvali ga
Treptikon; ono §to nazivamo tijelom osjecaja prikladno se nazivalo
Aesthetikon; nasa dusa osjecaja zvala se Orektikon, dusa razuma Kinetikon,
a ono Sto je dusa svijesti, najdragocjenija imovina koju covjek sada stjece,
zvala se Dianoetikon. Dakle, tu imamo razvoj covjeka kada ga pomno i
precizno proucimo.

Sada, zbog odredenih okolnosti, od kojih bi nam neke danas trebale postati
jasne, razvoj natanskog Isusa bio je donekle uznapredovao, donekle ubrzan.
To je bilo moguce i zato Sto se pubertet u njegovoj regiji dogadao ranije. Ali
postojali su i vrlo specificni razlozi zasto se ono §to se obi¢cno dogada s
cetrnaest godina, u njegovom slucaju dogodilo s dvanaest. | tako se ono sto
se obicno dogada u dvadeset i prvoj godini, u njegovom slucaju dogodilo u
devetnaestoj, a ono Sto se obicno dogada u dvadeset i osmoj, i, trideset i
petoj godini, u njegovom slucaju se dogodilo u dvadeset i Sestoj, i trideset
trecoj godini. To je, takoreci, shema razvoja naseg sredisnjeg zemaljskog
bica. Sada moramo primijetiti, da do dvanaeste godine pred sobom tjelesno

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



81/134

imamo natanskog Isusa, ali da od dvanaeste godine nadalje, u natanskom
Isusu zivi 'Ja’ Zaratustre. Sto to zapravo znaci? Ne znaci nista drugo nego,
da je ovo 'Ja’, ovo zrelo 'Ja’, pocevsi od dvanaeste godine, radilo na tijelu
osjecaja, dusi osjecaja i dusi razuma natanskog Isusa, razvijajuci te kvalitete
ljudske prirode na nacin na koji samo takvo zrelo 'Ja, koje je iskusilo
sudbine 'Ja' Zaratustre Kkroz razne inkarnacije, moze razviti ljudske
sposobnosti. Dakle, pred sobom imao tu ¢udesnu c¢injenicu da se, u dobi od
dvanaest godina, Zaratustrino 'Ja' inkarniralo u tijelu natanskog Isusa,
razvijajuci sposobnosti duse na najsuptilniji zamislivi nacin. Razvilo se tijelo
osjecaja, sposobno gledati prema gore u kozmos, da ima osjecaje o Ahura
Mazda, o tome §to je on u svom duhovnom bicu; razvila se dusa osjecaja,
sposobna njegovati znanje i mudrost koji su se postupno razvijali unutar
covjecanstva na temelju ucenja Ahura Mazde; a zatim se razvila dusa
razuma, sposobna shvatiti sve to, to jest izraziti konceptima, rijecima, lako
razumljivim rijecima ono Sto je covjecanstvo prije steklo samo kroz duhovne
struje od izvana.

Normalni razmjer Natanski Isus
Fizicko tijelo 1-7
Etersko tijel
Hyeto 7-14
(Threptikon)
1 - 12
Astralno tijelo i tijelo osje¢aja 421
(Aesthetikon) N
1 - 19
Dusa o.s]eca]a 21-28
(Orektikon)
1 —= 26
Dusa razuma
. . 28-35
(Kinetikon)
T 33

Dusa svijesti
(Dianoetikon)

Tako se ovaj natanski Isus razvijao s 'Ja' Zaratustre u sebi. | tako se razvijao
sve dok se nije priblizila njegova trideseta godina. Tada je na vidjelo izasla

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



82/134

nova cinjenica. Fenomen Kkoji se na odredeni nacin ve¢ pojavio kod
natanskog Isusa u dobi od dvanaest godina - da je njegova nutrina
iIspunjena novim 'Ja' - dogodio se jos jednom, ali sada na univerzalniji,
znacajniji nacin. Oko tridesete godine vidimo kako je Zaratustrino 'Ja'
dovrsilo svoj zadatak na dusi natanskog Isusa, kako je razvilo njene
sposobnosti na najvisi nacin. U tom trenutku on je, takoreci, dovrsio svoju
misiju za ovu dusu; u tom trenutku, u ovu je dusu ugradio sve §to je stekao
kroz svoje prethodne inkarnacije i sada je mogao rec¢i: moj zadatak je sada
dovrsen. | jednog dana, 'Ja’ Zaratustre je napustio tijelo natanskog Isusa.

‘Ja’ Zaratustre tako je zivio u tijelu salomonskog Isusa do dvanaeste godine.
Ovaj djecak nije se mogao dalje razvijati zemaljski. Ostao je, takoreci, u svom
tadasnjem stanju jer ga je napustilo 'Ja’ Zaratustre koje je prebivalo u
njemu. Medutim, postigao je visoku i rijetku razinu zrelosti upravo zato sto
je takvo visoko 'Ja' prebivalo u njemu. Svatko tko bi izvana promatrao
salomonsko dijete Isusa, smatrao bi ga iznimno prerano zrelim djetetom. Ali
od trenutka kada ga je 'Ja' Zaratustre napustilo, stagniralo je; nije moglo
dalje. | kako se priblizavalo vrijeme kada je majka natanskog Isusa relativno
rano umrla, i njeni duhovni ¢lanovi odvedeni u duhovni svijet, ona je sa
sobom ponijela ono §to je bilo vjecno, formativhu moc¢ u djetetu salomonskog
Isusa. | ovo dijete je umrlo, otprilike u isto vrijeme kad i majka natanskog
Isusa.

Bio je to dragocjeni eterski omotac koji je u to vrijeme napustio tijelo
salomonskog Isusa. Znamo da etersko tijelo dobiva svoj poseban razvoj od
odredene tocke nadalje, nakon sto dijete navrsi otprilike sedam godina,
izmedu sedme godine i puberteta. To je dakle bilo etersko tijelo razvijeno
silama koje je posjedovalo 'Ja' Zaratustre. Znamo da prilikom smrti etersko
tijelo napusta fizicko tijelo, da se sve sto nije korisno za vjecnost odbacuje
tijekom normalnog ljudskog zivota i da se sa sobom odnosi svojevrsni
ekstrakt eterskog tijela. U slucaju salomonskog djeteta Isusa, najveca
zamisliva kolicina eterskog tijela bila je upotrebljiva za vjec¢nost. Cijelo
zivotno tijelo ovog djeteta, majka natanskog Isusa odnijela je u duhovni
svijet.

Etersko tijelo oblikuje i graditelj je fizickog covjekova tijela. Mozemo imati
predodzbu, da je postojala duboka povezanost izmedu ovog eterskog tijela,
koje je bilo uzneseno u duhovni svijet kao etersko tijelo salomonskog Isusa, i
‘Ja’ Zaratustre, jer je potonji bio jedno s njim u njegovom zemaljskom zivotu
do dvanaeste godine. A kada je, kroz razvoj Isusa iz Nazareta, napustilo
njegovo tijelo, izlazec¢i iz tijela natanskog Isusa, postale su ocite sile
privlacenja izmedu 'Ja’ Zaratustre i eterskog tijela koje je poteklo od
salomonskog djeteta Isusa. Ponovno su se ujedinili i zatim izgradili novo
fizicko tijelo. 'Ja' Zaratustre bilo je toliko zrelo da mu nije bio potreban
daljnji prolazak kroz Devahan. Moglo je sebi izgraditi novo fizicko tijelo

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



83/134

nakon relativho kratkog vremena, uz pomoc¢ tog eterskog tijela koje smo
upravo opisali. | tako se, po prvi put, rodilo bice koje se potom pojavljivalo
stalno iznova, uvijek se pojavljujuci na takav nacin da su izmedu fizicke
smrti i novog rodenja prolazila relativho kratka vremenska razdoblja, tako da
se to bice, kad god bi u smrti napustilo fizicko tijelo, ubrzo reinkarnirano
ponovno pojavljivao na Zemlji.

To bice, koje je tako ponovno otkrilo svoje etersko tijelo, koje je odbacilo na
opisani nacin, potom je lutalo kroz povijest ¢ovjecanstva. Postalo je, kao §to
mozete misliti, najve¢i pomagac onima koji su zeljeli shvatiti veliki dogadaj
Palestine. Kao takozvani ‘ucitelj Isus', ova individualnost putuje kroz
prekretnicu vremena; tako je Zaratustra, 'Ja' Zaratustre, nakon Sto je
ponovno nasao svoje etersko tijelo, zapoceo svoje putovanje Kroz razvoj
covjecanstva kao 'ucitelj Isus', koji je od tada stalno iznova zivio utjelovljen
na nasoj Zemlji, vodeci i usmjeravajuci tu duhovnu struju koju nazivamo
krscanstvom. On je inspirator onih koji zele razumjeti zivo, krs¢anstvo koje
se razvija; unutar ezotericnih skola inspirirao je one koji su stalno njegovali
ucenja krscanstva. lza velikih duhovnih figura krséanstva stoji on, uvijek
poducavajuci sto je veliki dogadaj Palestine zaista znacio.

To 'Ja’ Zaratustre, koji je ozivljavao tijelo natanskog Isusa od dvanaeste do
tridesete godine, sada je bio izvan ovog tijela. Sada je u to tijelo prodrlo
drugo bice. Trenutak kada se to dogodilo, kada je, takoreci, 'najvise Ja'
umjesto 'Ja' Zaratustre uslo u natanskog Isusa, u svim evandeljima
karakterizirano je kao krstenje od Ivana u Jordanu. Ve¢ je u raspravi o
Evandelju po Ivanu istaknuto da je krstenje u tim ranijim vremenima bilo
nesto sasvim drugo od onoga sto je kasnije postalo, gdje je samo simboli¢no.
Ivan Krstitelj ga je takoder izvodio drugacije. Oni koji su bili krsteni, bili su
uronjeni u vodu u cijelosti, cijelim svojim tijelom. Sada, iz raznih pripremnih
antropozofskih predavanja, znate da se u takvoj situaciji moze dogoditi nesto
sasvim znacajno. Cak i u obicnom zivotu, naprimjer, kada je osoba blizu
utapanja i dozivi Sok, dogada se da cijeli njen zivot, do tog trenutka, ima
pred sobom kao na platnu. To se dogada zato sto se, kratkotrajno, dogada
nesto sto se inace dogada samo nakon smrti: etersko tijelo se uzdize iz
fizickog tijela, oslobadajuci se ogranicenja fizickog tijela. To se dogodilo kod
vecine lIvanovih krstenja, a posebno se dogodilo kod krstenja natanskog
Isusa: njegovo etersko tijelo se izvuklo. | u tom trenutku, to visoko bice koje
nazivamo bicem Krista, moglo je uroniti u tijelo natanskog Isusa i preuzeti

ga.

Dakle, od trenutka Ivanova krstenja nadalje, natanski Isus bio je prozet
bicem Krista. To je znacenje rijeci koje se nalaze u tekstovima starijih
evandelja: "Ovo je Sin moj ljubljeni, kojeg danas rodih" - to jest, sada je Sin
Neba, koji je rodio Krista. Oplodnja je bila od ujedinjenog bozanstva koje
prozima svijet, a primatelj je bilo tijelo i cijela organizacija natanskog Isusa,

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



84/134

koji je bio pripremljen primiti sjeme odozgo. "Ovo je Sin moj, Ljubljeni, koga
danas rodih", kako je napisano u starijim rukopisima evandelja, i kako bi
doista trebalo biti u evandeljima (Luka 3,22).

Tko je to bice koje se u to vrijeme ujedinilo s eterskim tijelom natanskog
Isusa? Ovo bice Krista ne mozemo razumjeti ako se usredotocimo iskljucivo
na zemaljsku evoluciju. Ovo bice Krista je entitet kojeg moramo nazvati
vodom onih duhovnih bi¢a koja su, kada se Sunce odvojilo od Zemlje, sa
Suncem izasla sa Zemlje i uspostavila vise carstvo kako bi djelovala na
Zemlju s ovog Sunca, to jest izvana. Ako se stoga vratimo u pretkrscanska
vremena na Zemlji - od vremena kada se Sunce odvojilo od Zemlje do pojave
Krista na Zemlji - moramo reci: da je covjecanstvo pogledalo prema Suncu,
sa zreloscu osjecaja, moralo bi shvatiti ono sto je Zaratustra ucio: da je ono
Sto do nas dopire u suncevoj svjetlosti i suncevoj toplini, samo fizicko ruho
onih visokih duhovnih bi¢a koja stoje iza sunceve svjetlosti; jer iza leze
duhovne zrake moci koje prodiru od Sunca na Zemlju. Voda svih ostalih bica
koja Salju svoje blagotvorne ucinke sa Sunca na Zemlju jest bice koje je
kasnije nazvano Krist. U predkrscanska vremena, dakle, nije Ga trebalo
traziti na Zemlji, ve¢ na Suncu. | Zaratustra je bio u pravu kada ga je nazvao
Ahura Mazda, postavio ga na Sunce i rekao: kad hodamo po Zemlji, ne
nalazimo ovaj duh svijetla; ali kada gledamo Sunce, ono sto duhovno zivi na
Suncu je Ahura Mazda, a ono §to nam struji kao svjetlost je tijelo suncevog
duha, Ahura Mazde, bas kao §to je ljudsko fizicko tijelo, tijelo duha covjeka.
- Ali ovo uzviseno bice sve se vise priblizavalo sferi Zemlje kroz velike
kozmicke dogadaje. Moglo se, takoreci vidovito, sve vise osjecati priblizavanje
Krista Zemlji. A jasno prepoznavanje ovog Krista dogodilo se kada je veliki
prethodnik Krista Isusa, Mojsije, primio svoja otkrivenja u vatri munja na
Sinaju.

Sto su znacila ova Mojsijeva otkrivenja? Znacila su da se ono sto se Zemlji
priblizavalo kao bi¢e Krista prvo pojavilo kao odraz, kao u zrcalnoj slici.
Zamislimo, u duhovnom obliku, proces koji opazamo svake noc¢i punog
Mjeseca. Kada pogledamo pun Mjesec, vidimo sunceve zrake reflektirane
natrag, zrcaljene. To je sunceva svjetlost koja struji prema nama;
jednostavno je nazivamo mjesecinom jer se cini reflektiranom od Mjeseca.
Koga je Mojsije vidio u gorucem grmu i u vatri na Sinaju? Krista! Ali kao sto
se sunceva svjetlost ne vidi izravno na Mjesecu, vec¢ se reflektira, tako je i
Krista vidio u odrazu. | bas kao sto suncevu svjetlost nazivamo mjesecinom
kada je vidimo reflektiranu od Mjeseca, tako je i Krist tada nazvan Jahve ili
Jehova. Stoga, Jahve ili Jehova nije nista drugo nego odraz Krista prije nego
Sto se sam pojavio na Zemlji. Na taj se nacin Krist neizravno objavio
¢ovjekovom bicu, koji ga jos nije mogao vidjeti u njegovom pravom bic¢u, bas
kao §to se sunceva svjetlost otkriva kroz mjeseceve zrake u inace mracnoj
noc¢i punog Mjeseca. Jahve ili Jehova je Krist, ali ne viden izravno, ve¢ kao
reflektirana svjetlost.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



85/134

Sve vise i viSe, ovaj Krist trebao bi bili blize ¢covjekovoj spoznaji, percepciji. To
jest, trebao bi i sam neko vrijeme hodati Zemljom, biti ljudsko bice medu
ljudima, postati covjek na nasoj Zemlji, kao sto se prethodno iz kozmosa
objavio posvecenicima. Moralo je doci pravo vrijeme da se to dogodi. Da Krist
postoji, oduvijek se znalo tamo gdje je postojala prozetost mudroscu svijeta.
A buduci da se otkrivao na toliko razli¢itih nacina, davana su mu i mnoga
razlicita imena. Zaratustra ga je nazvao Ahura Mazda jer mu se otkrio u
ruhu sunceve svjetlosti. Oni veliki ucitelji covjecanstva koji su se pojavili u
drevnoj Indiji tijekom prve epohe nakon atlantske katastrofe, sveti Risiji,
buduci da su bili inicirani, sigurno su znali za ovo bice; znali su samo da se
zemaljskom mudroscu do njega josS nije moglo doc¢i, da ¢e se do njega
zemaljskom mudroscu moci doci tek u kasnijoj epohi. Stoga je formula za to
vrijeme bila da to bice zivi izvan podruc¢ja sedam Risija. Zvalo se Visva
Karman. Stoga su i oni poucavali o ovom bicu, koje su nazivali Visva
Karman, a koje je Zaratustra nazivao Ahura Mazda. To su razlicita imena za
ovo bice, koje se s duhovnih visina polako priblizavalo Zemlji, iz kozmic¢kih
podrucja.

Ali razvoj covjecanstva trebao je pripremiti tijelo kako bi ono moglo primiti
ovo bice. Da bi se to dogodilo, bice kakvo je zivjelo u Zaratustri moralo je
sazrijevati iz inkarnacije u inkarnaciju, kako bi potom razvilo, u tijelu ¢istom
poput Isusovog iz Nazareta, sposobnosti tijela osjecaja, duse osjecaja i duse
razuma, kako bi moglo primiti takvo uzviseno bice. To se polako moralo
pripremati. Da bi se dusa osjecaja, dusa razuma, pripremile na ovaj nacin,
‘Ja’ je prvo moralo proc¢i kroz mnoga iskustva i dogadaje kroz koje je prosao
Zaratustra, i moralo je transformirati sposobnosti prisutne unutar
natanskog Isusa. To u ranijim vremenima nije bilo moguce. Jer ne samo da
je 'Ja' Zaratustre moralo raditi na natanskom Isus djetetu, vec¢ i ono visoko
bice koje smo okarakterizirali kao Budinu Nirmanakayu. To bice djelovalo je
prvenstveno izvana, od rodenja do dvanaeste godine. Ali da bi se to dogodilo,
prvo je moralo postojati. Sam taj Bodhisattva prvo se morao uzdic¢i do Bude,
kako bi razvio duhovno tijelo Nirmanakaye, kako bi mogao raditi s
natanskim Isus djetetom od rodenja do dvanaeste godine. Sam Bodhisattva
prvo je morao prijeci fazu Bude kako bi u sebi posjedovao moc¢ da tijelo
pripremi za taj veliki dogadaj. U inkarnaciji kada je postao Buda, jos nije bio
razvio tu sposobnost. Za to je bio potreban njegov Buda zivot.

Kada covjecanstvo istinski shvati ono sto je sacuvano kao velika mudrost u
legendama, u odgovarajuc¢i odlomcima ¢e moci procitati, da je sve §to
desifriramo iz Akasa kronike cudesno sadrzano u drevnim legendama.
Receno nam je, i to s pravom, da se o bicu Krista u drevnoj Indiji takoder
poucavalo kao o kozmickom bicu izvan sfere sedam svetih Risija. Znali su da
to bice zivi na nebesima i da se tek postupno priblizava Zemlji. Zaratustra je
takoder znao da mora skrenuti pogled sa Zemlje na Sunce; a drevni
hebrejski narod, kroz osobine i sposobnosti koje smo jucer istaknuli, mogao

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



86/134

je primiti prvi proglaseni odraz Krist bica. - | na to se nagovjestava u prici o
tome kako je Buda, bas kad je od Bodhisattve trebao postati Buda, dosao u
kontakt s Visva Karmanom, koji je kasnije nazvan Kristom. Legenda nam
kaze da je, kako se blizila njegova dvadeset deveta godina, napravio taj
poznati izlet iz svoje palace, gdje je do tada bio njegovan i zbrinut. Tamo je
prvo vidio starca, zatim bolesnika, pa les i tako postupno upoznao bijedu
zivota; zatim je vidio redovnika koji je napustio ovaj zivot, u kojem prebivaju
starost, bolest i smrt. Tada je, kako nam legenda kaze, koja proglasava
duboku istinu, odlucio ne otici odmah, ve¢ se ponovno vratiti. Ali na tom
putovanju, kaze nam legenda, bio je s duhovnih visina ukrasen snagom koju
mu je bozanski tvorac, koji mu se ukazao, Visva Karman, poslao na Zemlju.
Bodhisattva je bio ukrasen snagom samog Visve Karmana, koji je kasnije
nazvan Kristom. Dakle, Krist je jos uvijek bio nesto izvan njega, jos nije bio
sjedinjen s njim. U to vrijeme, Bodhisattva se takoder priblizavao tridesetoj;
ali u to vrijeme jos nije mogao u potpunosti ostvariti primanje Krista u
ljudskom tijelu. Prvo je morao biti dovoljno zreo za to. Upravo kroz svoje
Buda bice ucinio je sebe zrelim. A kada se pojavio u Nirmanakayi, njegov je
zadatak bio pripremiti ovo tijelo natanskog Isusa, u kojem sam nije zivio, za
prijem Visve Karmana, Krista.

Dakle, sile u zemljinom razvoju djelovale su zajedno kako bi dovele do ovog
velikog dogadaja. Sada se moramo zapitati: kakav je odnos ovog Krista, ovog
Visve Karmana, prema bic¢ima poput Bodhisattvi, od kojih je, naprimjer, bio
onaj Bodhisattva koji je kasnije postao Buda?

S ovim pitanjem dolazimo vrlo blizu ruba jedne od najvecih misterija razvoja
nase Zemlje. Opcenito je ljudima danas, s njihovim trenutnim osjecajima i
osjetljivoscu, tesko uopce poceti shvacati golemu velicinu onoga sto se Kkrije
iza ove misterije. Postoji dvanaest takvih bica, poput Bodhisattve koji je
postao Buda, i ¢ija je misija bila prenijeti velika ucenja suosjecanja i ljubavi
covjecanstvu, unutar naseg kozmosa, kojem pripada Zemlja. Postoji
dvanaest takvih bica. Bodhisattva koji je postao Buda pet do Sest stoljeca
prije nase ere, jedno je od tih dvanaest. Sve Bodhisattve imaju specificnu
misiju. Kao sto je ovaj imao misiju donijeti ucenja suosjecanja i ljubavi na
Zemlju, tako i ostali imaju svoje misije, koje se moraju ispuniti u raznim
epohama Zemlje. Budina misija stoji posebno blizu, jer je razvoj moralnog
raspolozenja upravo zadatak naseg doba, od vremena kada se Bodhisattva
pojavio pet do Sest stoljeca prije nase ere, sve dok ovog Bodhisattvu ne
naslijedi njegov Bodhisattva nasljednik, koji ¢e kasnije zivjeti na Zemlji kao
Maitreya Buda. Tako napreduje evolucija Zemlje: Bodhisattve silaze i s
vremena na vrijeme ukljucuju u razvoj Zemlje ono §to je cilj njihove misije.
Kad bismo pregledali cjelokupnu zemljinu evoluciju, pronasli bismo to¢no
dvanaest takvih Bodhisattvi. Oni pripadaju tog ogromnoj zajednici duhova
koja s vremena na vrijeme Salje jednog od Bodhisattvi na Zemlju kao
posebnog glasnika, kao jednog od velikih ucitelja. Moramo prepoznati,

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



87/134

takoreci, veliku lozu dvanaest Bodhisattvi, kao lozu koja upravlja cijelom
zemaljskom evolucijom. Ovih dvanaest Bodhisattvi u biti odgovara konceptu
koji poznajemo na nizim razinama egzistencije kao koncept ucitelja. Oni su
ucitelji, veliki inspiratori za ovaj ili onaj aspekt onoga sto covjecanstvo treba
steci.

Odakle Bodhisattve primaju ono §to imaju za objaviti iz epohe u epohu? Kad
biste mogli zaviriti u veliku duhovnu lozu Bodhisattvi, u krug dvanaest
Bodhisattvi, otkrili biste da usred dvanaest Bodhisattvi sjedi trinaesto bice,
koje ne mozemo nazvati uciteljem u istom smislu kao dvanaest Bodhisattvi,
ali koje moramo nazvati bicem iz kojeg sama mudrost supstancijalno struiji.
Stoga je sasvim ispravno reci, kada se opisuje stanje stvari: dvanaest
Bodhisattvi sjedi u velikoj duhovnoj lozi oko njezina sredista; uronjeni su u
kontemplaciju o Velikom bicu, iz kojeg im struji sve §to potom moraju unijeti
u razvoj Zemlje kao svoju misiju. Dakle, od ovog trinaestog proizlazi ono sto
drugi moraju poducavati. Oni su ucitelji, inspiratori; trinaesti kao bice, sam
je ono sto drugi poducavaju. Oni 0 njemu objavljuju stalno iz epohe i epohu.
Zaratustra nazivao Ahura Mazda; to je onaj kojeg mi zovemo Krist. | tako on
stoji u odnosu na sve Bodhisattve, stoga je on voda i vodi¢ velike loze
Bodhisattvi. | tako je sadrzaj objave cijelog kora Bodhisattvi ucenje Krista,
Visve Karmana. - Onaj koji je, pet do Sest stoljeca prije nase ere, od
Bodhisattve postao Buda, bio je ukrasen mocima Visva Karmana. Onaj koji
je, kao natanski Isus, upio Krista u sebe, nije bio samo ‘ukrasen' vec
‘pomazan’, to jest prozet, zasicen Visva Karmanom, Kristom.

Gdje god su ljudi slutili, ili ¢ak inicijacijom stekli razumijevanje, ove
¢injenice, ove velike misterije ljudskog razvoja, ta se misterija odrazavala kao
u simbolu, kao u slici. Vidimo, naprimjer, kako je u tim malo poznatim,
tajanstvenim misterijama sjeverne Europe, u misterijama Drota, stvoren
zemaljski simbol duhovne c¢injenice loze dvanaest Bodhisattvi prije pojave
krscanstva. U misterijima Drota, u drevnoj Europi, zajednica od dvanaest
uvijek je pripadala onima koji su bili ucitelji duhovnog razvoja. Trebali su
objavljivati. Imali su i trinaestog c¢lana koji nije poducavao, ali je samom
svojom prisutnoscéu zracio mudroséu koju su drugi primali. To je bila
zemaljska slika nebeske, duhovne stvarnosti. - A s druge strane, u pjesmi
'Misteriji', gdje Goethe aludira na svoju rozenkrojcersku inspiraciju,
podsjecamo se kako dvanaestorica sjede oko trinaestog i kako taj trinaesti ne
mora biti veliki ucitelj; jer bratu Marku - nakon sto trinaesti ode - u svoj
Nnjegovoj jednostavnosti dvanaestorica se trebaju obracati kao ovom
trinaestom. On ne treba biti donositelj ucenja, ve¢ samo duhovne supstance.
| svugdje gdje je postojao osjecaj ili razumijevanje ove duboke istine, bilo je
tako.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



88/134

Dakle, krstenjem od Ivana u Jordanu, dosao je trenutak u razvoju
covjecanstva kada se to trinaesto nebesko bice pojavilo na Zemlji kao sama
duhovna supstanca, od koje su svi ostali - i Bodhisattve i Bude - trebali
poducavati; i te su goleme pripreme bile potrebne kako bi se ovo bice moglo
spustiti u ljudsko tijelo. To je misterij krstenja u Jordanu. | to je bice koje
nam je opisano u evandeljima: Visva Karman, Ahura Mazda ili Krist, kako je
kasnije nazvan, u tijelu natanskog Isusa. Kao takvo, ovo bice je trebalo
hodati Zemljom tri godine u ljudskom obliku, kao covjek medu ljudima, u
tom iskusanom zemaljskom bicu koje je do tridesete godine iskusilo sve o
cemu smo govorili na ovim predavanjima. Ovaj natanski Isus bio je
osvijetljen, prozet bicem koje se prethodno skrivalo u svijetlim i toplim
zrakama Sunca koje su sjale iz kozmosa - onim bicem koje je otiSlo sa
Suncem kada se odvojilo od Zemlje.

Sada si mozemo postaviti jo§ jedno pitanje: zasto se ovo bice tako kasno
ujedinilo s razvojem covjecanstva na Zemlji? Zasto se nije ranije spustilo na
Zemlju? Zasto nije ranije prodrlo u ¢covjekovo etersko tijelo, kako je to ucinilo
prilikom krstenja od lvana u Jordanu? To mozemo razumjeti ako poblize
proucimo dogadaj opisan u Starom zavjetu kao Pad covjeka. Taj dogadaj
sastoji se od odredenih bica, koja su ostala na stupnju razvoja drevnog
Mjeseca, koja u covjekovo astralno tijelo ulaze tijekom drevnog lemurijskog
razdoblja. U to vrijeme, astralno tijelo je bilo prozeto luciferskim bicima. To
nam je simbolicno predstavljeno izgonom covjeka iz Raja. Buduci da su te
sile prodrle u covjekovo astralno tijelo, covjek se dublje zapetljao u zemaljske
poslove nego sto bi to inace bio slucaj. Da covjek nije primio ovaj luciferski
utjecaj, zavrsio bi svoj put razvoja na Zemlji, takorec¢i, u visim sferama,
manje zapetljan u zemaljsku materiju. Dakle, covjek se spustio na Zemlju
ranije nego sto je to trebalo. Da se nista drugo nije dogodilo, da se dogodilo
samo ono §to je upravo naznaceno, tada bi se puni ucinak luciferskih sila,
usidrenih u astralnom tijelu, manifestirao i u eterskom tijelu. Ali svjetske
sile morale su to omesti. Stoga se moralo dogoditi nesto sasvim znacajno. -
Sto to znaci postat ¢e jasno iz jedne druge perspektive u mojoj nadolazecoj
knjizi 'Tajna znanost'. - Covjek nije mogao ostati onakav kakav je bio nakon
Sto je apsorbirao luciferske sile u svoje astralno tijelo. Trebao je biti zasticen
od ucinaka tih sila na njegovom eterskom tijelu. To je postignuto time $to je
covjek onesposobljen za koristenje njegovog cijelog eterskog tijela. Dio
eterskog tijela uklonjen je od kontrole ¢covjeka. Da se nije dogodio ovaj ¢in
bozanske milosti i da je covjek zadrzao moc¢ nad cijelim svojim eterskim
tijelom, nikada ne bi mogao pronaci put zemaljskog razvoja na odgovarajuci
nacin. Odredeni dijelovi covjekova eterskog tijela u to vrijeme su morali biti
izdvojeni kako bi se sacuvali za kasnija vremena. Pokusajmo sada nase
duhovno oko usmjeriti na to koji su to dijelovi bili.

Covjek se u prvom redu sastoji od dijelova koje vidimo i u vanjskom svijetu,
od zemaljskog ili ¢vrstog, vode ili tekucine, i zraka ili plina. To su elementi

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



89/134

koji tvore covjekovo fizicko tijelo, bas kao §to tvore sve fizicko. Etersko
pocinje s prvim eterskim stanjem, koje nazivamo stanjem vatrenog etera ili
jednostavno vatre. Vatra ili toplina, koju moderna fizika ne smatra
supstancijalnom, ve¢ samo kretanjem, prvo je stanje etera. Drugo etersko
stanje je svjetlosni eter ili jednostavno svjetlost, a trece stanje je ono koje se
ljudima u prvom redu ne pojavljuje u svom izvornom obliku; ljudi mogu
percipirati samo odraz, sjenu, takoreci, ovog etera u fizickom svijetu kao ton,
kao zvuk. Ali ispod onoga sto je izvana zvuk je nesto finije, etersko, nesto
duhovno, tako da fizicki zvuk moramo opisati samo kao sjenu duhovnog
zvuka, tonski eter ili brojevni eter. Cetvrto etersko podruéje je Zivotni eter,
ono $to je temelj svakog istinskog zivota.

Kao sto je to slucaj s danasnjim fizickim ¢ovjekom, sve sto ¢ini njegovu dusu
utisnuto je u njegovo fizicko i etersko tijelo. Ali sve dusevno je, takoredi,
dodijeljeno odredenim supstancama eterskog. Ono §to nazivamo voljom
eterski se izrazava u onome S$to nazivamo vatrom. Svatko tko je i malo
prijemciv za odredene osjetilne veze osjetit ¢ce da postoji odredeno opravdanje
za govoriti o volji na ovaj nacin, da ta volja, koja se fizicki izrazava u Krvi, zivi
u elementu vatre eterskog; fizicki se izrazava u Kkrvi, ili bolje receno, u
kretanju krvi. Ono §to nazivamo osjecajem izrazava se u onom dijelu
eterskog tijela koji odgovara svjetlosnom eteru. Zbog toga vidovnjaci vide
covjekove impulse volje kao plamenove vatre koji trepere kroz etersko tijelo i
zrace u astralno tijelo, a osjecaje vide kao svjetlosne oblike. Ali ono S§to
covjek u svojoj dusi dozivljava kao svoje misljenje, i ono S§to izrazavamo
rijecima, samo su sjene misli, sto cete lako zamisliti, buduci da je i fizicki ton
takoder sjena neceg visSeg. Rijeci svoj organ imaju u tonskom eteru. Nase
rijeCi temelje se na mislima; rije¢ci su izraz misli. Te izrazajne forme
ispunjavaju eterski prostor, saljuci svoje vibracije kroz tonski eter. Ono sto je
ton, samo je zasjenjena vibracija misli. Ali ono §to je nutrina svih misli, §to
daje smisao nasim mislima, pripada, prema svom eterskom stanju,
istinskom zivotnom eteru.

Smisao - Zivotni eter
Misljenje - Tonski eter

Osjecaj - Svjetlosni eter
Volja - Vatreni eter
Zrak
Voda
Zemlja

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



90/134

Od ove cetiri forme etera, samo su dvije nize - vatreni eter i svjetlosni eter -
ostavljene na slobodno i proizvoljno raspolaganje ljudima tijekom lemurijske
epohe, nakon luciferskog utjecaja; dvije vise eterske forme su povucene. Ovo
je unutarnji smisao izjave: nakon §to je covjecanstvo, kroz luciferski utjecaj,
steklo razliku izmedu dobra i zla - figurativnho izrazeno kroz uzivanje kroz
'Drvo spoznaje' - uzivanje u 'Drvu zivota' im je oduzeto. To jest, liseni su
onoga sto bi im omogucilo da slobodno i proizvoljno prodiru u eter misli i
eter smisla. Kao rezultat toga, ljudi su se morali razvijati na sljedec¢i nacin:
stavljeno je pod proizvoljnu kontrolu, ono sto odgovara njihovoj volji. Ljudi
svoju volju mogu nametati kao svoju osobnu, kao i svoje osjecaje. Osjecaji i
volja slobodno su dostupni svakoj osobi u njenu svrhu; otuda individualnost
svijeta osjecaja i svijeta volje. Medutim, ta individualnost odmah prestaje
kada se od osjecaja uzdignemo do misli, ¢ak i do izraza misli, do rije¢i na
fizickom planu. Dok svaki covjek ima svoje vlastite osjecaje i volju, kada se
popnemo u svijet rijeci i svijet misli, odmah ulazimo u nesto univerzalno. Ne
moze svatko oblikovati svoje vlastite misli. Kad bi misli bile individualne kao
osjecaji, nikada se ne bismo razumjeli. Stoga su misao i smisao bili odvojeni
od covjekove proizvoljnosti i privremeno sacuvani u sferi bogova, kako bi
kasnije bili dani ljudima. Stoga, posvuda na Zemlji mozemo pronaci
pojedinacne ljude s individualnim osjecajima i individualnim impulsima
volje, ali isti nacin misljenja i isti jezik nalazimo medu svim narodima. Gdje
postoji zajednicki jezik, vlada zajednicko bozanstvo naroda. Ova sfera je
izvan ljudske samovolje; za sada, tamo djeluju bogovi.

Kad je Zaratustra svojim ucenicima pokazao prema gore u podrucje
duhovnog, morao je rec¢i: S nebesa struji toplina, vatra; s nebesa struji
svjetlost. To je ruho Ahura Mazde. Ali iza tog ruha lezi ono sto se jos nije
spustilo, sto je ostalo u duhovnim visinama, ono §to je samo bacilo sjenu na
fizicke misli i rijec¢i ljudi. - Iza topline Sunca, iza sunceve svjetlosti, lezi ono
Sto zivi u tonu, u smislu, ono sto se otkriva samo onima koji mogu vidjeti
dalje od svjetlosti, ono sto se odnosi na zemaljsku rije¢, kao sto se nebeska
rijec odnosi na onaj dio zivota privremeno povucen od covjecanstva. Stoga je
Zaratustra rekao: pogledajte prema Ahura Mazdi! Vidite kako se on otkriva u
fizickom ruhu svjetlosti i topline. Ali iza toga je bozanska stvaralacka Rijec;
ona se priblizava Zemlji.

Sto je Visva Karman? Sto je Ahura Mazda? Sto je Krist u svom pravom
obliku? Bozanska stvaralacka Rije¢! Stoga, u ucenjima Zaratustre
susrecemo izvanredan podatak da je Zaratustra iniciran da u svjetlu
percipira Ahura Mazdu, ali i bozansku stvaralacku Rije¢, Honover, koja je
trebala si¢i na Zemlju, i koja se prvi put spustila pri krstenju od Ivana u
jedno ljudsko etersko tijelo. Ono sto je bilo sacuvano od lemurijskih vremena
- Rije¢, Rije¢ Duha - prodrlo je iz eterskih visina u etersko tijelo natanskog
Isusa pri krstenju od Ivana. A kada je krstenje bilo zavrseno, §to se
dogodilo? Rijec je postala tijelom.
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



91/134

Sto je Zaratustra, ili oni koji su znali njegove tajne, oduvijek proglasavao?
Kao vidovnjaci, proglasavali su 'Rijec' skrivenu iza topline i svjetla. Bili su
'sluge Rijeci'. A pisac Evandelja po Luki zabiljezio je ono S§to su 'sami
vidovnjaci' proglasavali, koji su time postali 'sluge Rijeci'.

Dakle, ovaj primjer nam jo§s jednom pokazuje kako se evandelja trebaju
shvacati doslovno. Ono sto je tako dugo moralo biti skriveno od ljudi zbog
luciferskog principa, postalo je tijelo u jednoj osobnosti, sislo je na Zemlju i
zivielo na Zemlji. Stoga je ovo bice najve¢i uzor onima koji ¢e postupno
razumjeti njegovu prirodu. Stoga nasa zemaljska mudrost za primjer treba
uzeti Bodhisattve. Oni uvijek imaju zadatak proglasiti §to je Trinaesti medu
njima. Ali mi se moramo posvetiti nasoj znanosti duha, nasoj mudrosti,
nasem znanju i rezultatima duhovnog istrazivanja, kako bismo proniknuli u
bice i prirodu Visve Karmana, Ahura Mazde - Krista.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



92/134
OSMO PREDAVANJE

Basel, 24. rujna 1909.

Pokusali smo shvatiti §to zapravo lezi u osnovi prvih poglavlja Lukinog
evandelja. Samo poznavanjem procesa koji su se odvijali unutar covjekova
razvoja, i koji su nas toliko dugo zaokupljali kako bismo ih detaljno
raspravili, mozemo razotkriti ono sto je pisac Lukinog evandelja ispricao kao
svojevrsnu pretpovijest velikog Krist dogadaja. To nam omogucuje da znamo
tko je u tridesetoj godini svog zivota preuzeo taj princip svijeta koji smo
takoder okarakterizirali: Krist princip. Da bismo razumijeli sto nam pisac
Lukinog evandelja govori o osobnosti i djelovanju Krista Isusa - to jest,
individualnosti koja je tada tri godine djelovala u svijetu i koja predstavlja
Krista u ljudskom tijelu - sada je potrebno da ukratko ocrtamo razvoj
covjecanstva i razmotrimo aspekte tog razvoja o kojima nase vrijeme ima
tako malo pojma. Nase je vrijeme u mnogim aspektima izvanredno
kratkovidno, i vjeruje da je sve Sto se dogada u covjecanstvu danas ili
tijekom otprilike dva do tri stoljeca, sve sto je temelj ovog vremena kao
zakoni ljudskog razvoja, da je oduvijek postojalo, a posebno, da ono §to
danas nije istina, nikada nije postojalo. Zato je ljudima danas tako tesko
shvatiti i bez predrasuda prihvatiti narative koji se odnose na proslost, poput
onog u kojem je Krist zivio na Zemlji.

Djela Kristova na Zemlji prepricava nam pisac Lukinog evandelja. On ih
pripovijeda na takav nacin da, ako se istinski pozabavimo znacenjem
njegovih izvjestaja, bi morali sve vise shvacati sto je ljudski razvoj zapravo
podrazumijevao u to vrijeme. Moramo jos jednom skrenuti pozornost na ono
Sto je viSe puta receno tijekom nasih antropozofskih promisljanja: da je nase
sadasnje covjecanstvo u pocetku krenulo od atlantske katastrofe, da su nasi
preci - to jest nase vlastite duse u drugim tijelima - zivjele u drevnoj
Atlantidi, na tom kontinentu koji trebamo traziti izmedu Europe i Afrike s
jedne strane i Amerike s druge. Zatim je dosla velika atlantska katastrofa,
koja je preobrazila lice Zemlje. Mase ljudi migrirale su iz Atlantide prema
istoku i zapadu, naseljavajuci tako Zemlju u onome sto smo nazvali post
atlantskim razdobljem. Upravo tijekom tog post atlantskog razdoblja, nastale
su razne kulture koje smo okarakterizirali kao drevnu indijsku kulturu,
drevnu perzijsku Kkulturu, egipatsko-kaldejsko kulturu, gréko-rimsku
kulturu i onu u kojoj danas zivimo.

Potpuno je pogresan dojam o ljudskom razvoju vjerovati da je covjecanstvo
oduvijek bilo kakvo je danas kroz cijelo razdoblje post atlantskog razvoja.
Covjecanstvo se neprestano mijenjalo; ogromne transformacije dogodile su se
unutar ljudske prirode. Vanjski povijesni dokumenti pokrivaju samo
nekoliko tisucljeca. Jedino taj zapis nedostupan vanjskom istrazivanju, Koji

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



93/134

nazivamo Akasa kronika, i koji smo takoder donekle okarakterizirali u ovom
ciklusu, daje nam uvid u razvoj od atlantske katastrofe. - Tamo nalazimo da
se nakon atlantske katastrofe prvo razvila drevna indijska kultura, u kojoj
su ljudi jos uvijek vise zivjeli u svom eterskom tijelu, a u svom fizickom tijelu
jos ne tako snazno kao sto je to kasnije bio slucaj. Velika vecina indijskog
stanovnistva, bez da je razvila danasnju 'Ja’ svijest, bila je vidovita, imala je
tupu, sumracnu vidovitost. Njihova svijest bila je slicna svijesti sna, ali to je
bila svijest koja je ipak prodirala u dubine egzistencije, u duhovni svijet.
Sada, kod svojih smo predodzbi naglasavali koliko je danasnjim ljudima
Nnuzno znati - jer im to moze pomoci da krenu dalje u buduc¢nost - ono sto je
povezano sa spoznajom i oblicima spoznaje. Uvijek naglasavamo kako su ovi
nasi preci u drevnoj Indiji percipirali i gledali na svijet, kako su bili daleko
vidovitiji od onih iz kasnijih vremena. Ali ako zelimo razumjeti Evandelje po
Luki, moramo istaknuti jos jednu karakteristiku tih predaka.

U onim danima, kada se etersko tijelo protezalo mnogo dalje od fizickog tijela
na sve strane i joS nije bilo tako blisko povezano s njim kao danas, sve
dusevne snage i osobine ljudi jo§ su uvijek imale ve¢u moc¢ nad fizickim
tijelom. Ali sto je etersko tijelo viSe prodiralo u fizicko tijelo, to je postajalo
slabije i to je nad njim imalo manje moci. Kod drevnih Atlantidana, dio glave
eterskog tijela jos se uvijek znatno protezao izvan fizickog tijela. Do odredene
mjere, to je bio slucaj i sa drevnim Indijcima. To im je, s jedne strane,
omogucilo da razviju vidovitu svijest, ali s druge strane, i da imaju veliku
moc¢ nad procesima unutar fizickog tijela.

lako su daleko jedno od drugoga, mozemo usporediti drevno indijsko tijelo s
tijelom naseg vremena. U nasem vremenu, etersko tijelo se najdublje
spustilo u fizicko tijelo, najvise je povezano s cinjenicama fizickog tijela. Sada
smo vrlo blizu tocke gdje etersko tijelo ponovno izranja, oslobada se fizickog
tijela i postaje neovisnije; i kako covjecanstvo juri prema buducnosti, etersko
tijelo ¢e sve vise izranjati iz fizickog tijela. Covjecanstvo je veé¢ donekle proslo
najnizu tocku gdje je postojalo najvece zajednistvo eterskog tijela i fizickog
tijela. Ako usporedimo drevno indijsko tijelo s danasnjim tijelom, mozemo
reci: u indijskom tijelu etersko tijelo je jos uvijek relativho slobodno, i dusa
moze razviti sile koje djeluju na fizicko tijelo. Etersko tijelo prima sile duse
jer jos nije toliko vezano za fizicko tijelo; medutim, ono takoder ima veci
utjecaj na fizicko tijelo, a posljedica toga je da ucinci koji se tijekom tog
vremena vrse na dusu, takoder u ogromnoj mjeri utjecu na tijelo. U drevnoj
Indiji, ako bi osoba koja je mrzila drugu osobu izgovorila rijeci mrznje, te bi
rijeci pogodile drugu osobu - djelovale bi sve do fizicke strukture. Dusa je jos
djelovala na etersko tijelo, a etersko tijelo na fizicko tijelo. Ta je moc¢
eterskom tijelu sada oduzeta. Obrnuto, kada bi se izgovorile rijeci ljubavi,
imale bi sireci, zagrijavajuci i otvarajuci ucinak na drugu osobu, a takoder i
na njezino fizicko tijelo. Stoga je u to vrijeme bilo vrlo vazno jesu li
izgovorene rijeci ljubavi ili mrznje, jer je to utjecalo na sve tjelesne procese.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



94/134

Taj se ucinak u covjecanstvu sve vise smanjivao kako se etersko tijelo sve
vise penjalo u fizicko tijelo. Danas je drugacije. Danas rijeci koje izgovorimo
u prvom redu utjecu samo na dusu, i postalo je prilicno rijetko naci ljude
koji osjecaju rije¢c mrznje kao da ih steze, dok rijec¢ ljubavi osjecaju kao da se
Siri 1 blazeno ih ispunjava. Ti neobi¢ni ucinci koje jo§ mozemo osjetiti u
svojim fizickim srcima kao ucinak rijeci ljubavi ili mrznje, bili su ogromnog
intenziteta u osvit naseg post atlantskog razvoja. Stoga su ucinci na dusu
bili nesto sasvim drugo nesto sto su danas. Jer to danas ne ovisi 0o tome
kako se rijec¢ izgovara. Rije¢c se moze izgovoriti s najtoplijom ljubavlju, ali ako
naide na danasnji nacin kako su ljudi organizirani, uvijek ¢e biti viSe-manje
odbijena; nece prodrijeti, jer to ne ovisi samo o tome kako se izgovara, vec¢ i 0
tome kako se moze primiti.

Danas, dakle, nije moguce djelovati tako izravnho na ljudsku dusu da taj
ucinak uistinu prodre u cijeli fizicki organizam. Nije moguce izravno.
Medutim, biti ¢e moguce, jer se priblizavamo toj buduc¢nosti u kojoj ce
duhovno ponovno imati svoje znacenje. Cak i danas mozemo ukazati na to
kako ce to biti u buducnosti. U nasem trenutnom ciklusu, vrlo malo mozemo
uciniti na ovom podrucju kako bismo osigurali da ono sto zivi u nasoj
vlastitoj dusi - ljubav, dobra volja, mudrost - izravno tece u drugu dusu i
tamo dobiva snagu koja se proteze u fizicko tijelo. Moramo danas priznati da
takav ucinak tek postupno moze postati moguc. Ali ovo duhovno djelovanje
ponovno pocinje. | pocinje upravo na tlu gdje je zasaden duhovno znanstveni
svjetonazor, jer je ovaj svjetonazor pocetak intenziviranja ucinaka duse.
Danas je samo u rijetkim slucajevima moguce da rije¢c proizvede fizicke
ucinke. Ali moguce je da se ljudi okupe kako bi u svoje duse upili zbroj
duhovnih istina. Te ¢e duhovne istine malo po malo jacati, dobivati mo¢
unutar dusa, a time i snagu da djeluju na fizicki organizam i oblikuju ga
prema vlastitoj prirodi. Tako ¢e u buduc¢nosti dusevno-duhovno ponovno
steci veliku moc¢ nad fizickim, a fizicko ¢e se oblikovati na njihovu sliku.

U tim drevnim vremenima indijske kulture, naprimjer, ono sto nazivamo
'iscjeljivanjem’ bilo je nesto drugacije nego sto je bilo kasnije, jer je sve
ovisilo 0 onome §to je upravo receno. Buduci da se s onim sto je djelovalo na
dusu mogao posti¢ci ogroman ucinak na tijelo, moglo se, dakle, rijecju
prozetom ispravnim impulsom volje utjecati na dusu druge osobe na takav
nacin da ta dusa, zauzvrat, prenese ucinak na etersko tijelo, a ovo opet na
fizicko tijelo. Ako bi netko imao ideju kakav ucinak zeli izvrSiti na drugu
dusu, mogao bi, u slucaju bolesne konstitucije, na naznaceni nacin izvrsiti
iIspravan ucinak na dusu, a time i na fizicko tijelo, §to bi tada dovelo do
zdravlja. Sada zamislite ovaj uc¢inak pojacan do najviseg stupnja, tako da je
indijski lijecnik prvenstveno kontrolirao one utjecaje i ucinke duse koji su
relevantni u ovom kontekstu. Tada vam mora biti jasno da je svako
iscjeljivanje u indijsko doba bilo daleko duhovniji proces nego sto to moze
biti danas - izricito kazem: nego je to danas moguce. Ali mi se ponovno

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



95/134

priblizavamo takvim nacinima djelovanja. Ono sto se spusta iz kozmickih, iz
duhovnih visina kao svjetonazor, kao zbroj istina koje odgovaraju velikom
duhovnom sadrzaju svijeta, ulijevat ¢ce se u ljudske duse, i, kako
covjecanstvo zivi dalje prema buducnosti, samo c¢e biti lijek za iscjeljivanje
izviruci iz same nutrine ljudskih bi¢a. Znanost duha je veliki lijek u zivotu u
buduc¢nosti. Medutim, moramo shvatiti da je covjecanstvo bilo na silaznom
putu razvoja, da su duhovni utjecaji stalno opadali, da smo na niskoj toc¢ci u
svom razvoju i da se tek postupno mozemo uzdic¢i do visina na kojima smo
nekada stajali.

Vrlo postupno, oni ucinci koji su bili toliko istaknuti u drevnoj Indiji
nestajali su. Druga slicna organizacija - ona koja je omogucavala interakciju
izmedu dusa - postojala je, naprimjer, u drevnoj egipatskoj kulturi. Sto u
egipatskoj kulturi dalje idemo natrag, to vise otkrivamo da je postojao
izravan utjecaj jedne duse na drugu, koji se zatim mogao prenijeti na fizicku
organizaciju. To je bilo mnogo manje prisutno u drevnim perzijskim
vremenima. Jer ovo razdoblje je imalo drugaciji zadatak; bilo je pozvano da
pruzi pocetni poticaj za prodiranje u fizicki svijet. S obzirom na
karakteristike koje sam upravo opisao, egipatska je kultura mnogo bliza
indijskoj kulturi nego perzijskoj kulturi. U perzijskoj kulturi dusa se vec
pocinje, takoreci, povlaciti u sebe, imati sve manje moc¢i nad vanjskom
organizacijom, jer mora sve vise i vise razvijati samosvijest u sebi. Stoga se s
tom strujom koja je ocuvala prevlast duhovnog nad fizickim, morala stopiti
jo§ jedna struja kulture, struja prvenstveno usmjerena na unutarnju
kontemplaciju, na stvaranje samosvijesti; i1 te dvije struje pronalaze
svojevrsnu ravnotezu u onome S$to nazivamo grcko-rimskom kulturom. To je
cetvrta post atlantska kulturna epoha. Covjecanstvo se veé toliko spustilo u
fizicki svijet, da je postignuta svojevrsna ravnoteza izmedu fizickog i
dusevno-duhovnog. To jest, u ovom c¢etvrtom kulturnom periodu, duh i dusa
imaju priblizno toliko vlasti nad tijelom, koliko tijelo ima nad dusom.
Postignuta je svojevrsna ravnoteza izmedu to dvoje: covjecanstvo se spustilo
u stanje ravnoteze.

Sada covjecanstvo prvo mora proc¢i neku vrstu kusnje svijeta, kako bi se
ponovno uzdiglo do duhovnih visina. Zato se ¢covjecanstvo od grcko-latinskog
doba zapravo jos vise spustilo u fizicku materijalnost. Sve §to je povezano s
tjelesnim, s fizickim, spustilo se jos vise. U vremenu u kojem zivimo, petoj
post atlantskoj kulturnoj epohi, c¢ovjek je u osnovi potisnut ispod linije
ravnoteze, i u prvom redu moze zivjeti u svojoj nutrini, stjecuci svijest o
duhovnom svijetu koja je vise teorijskog karaktera. Covjek je morao iznutra
ojacati.

Dakle, u grcko-latinskoj kulturi vidimo stanje relativhe ravnoteze, dok je
sada, u nasem vremenu, fizicko tijelo steklo prevlast i dominira duhovno-
dusevnim. Vidimo da je duhovno-dusevno u odredenom pogledu postalo

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



96/134

nemocno; sada se ono moze shvatiti samo teoretski. Kroz stoljeca, unutarnje
bice covjeka moralo se ograniciti na unutarnje jacanje kroz proces koji se ne
dogada u manifestiranoj svijesti. Malo po malo, mora ponovno postati jaci i
mocniji kako bi se mogla razviti nova svijest. A kada dosegne odredenu
snagu - to ¢e biti slucaj u Sestoj post atlantskoj kulturnoj epohi - tada,
buduci da je covjecanstvo stalno apsorbiralo sve vise i vise duhovne hrane,
duhovno-dusevno vise nece posjedovati teorijsku mudrost, ve¢ zivu mudrost,
zivu istinu. Tada ¢e ovaj duhovni aspekt biti toliko jak da ¢e ponovno - ovaj
put s druge strane - steci vlast nad fizickim tijelom.

Kako dakle iz ove perspektive mozemo istinski objasniti misiju znanosti
duha u covjecanstvu? Ako u nasem vremenu znanost duha sve vise postaje
nesto sto iznutra ozivljava u dusi, nesto §to je sposobno ne samo stimulirati
razum i intelekt, vec i sve vise grijati dusu, tada ¢e dusa postati toliko jaka
da ce steci vlast nad fizickim. Naravno, za to su potrebni odredeni prijelazi;
potrebne su mnoge stvari koje se u pocetku mogu ciniti ¢ak i kao pad, kao
Stetne. Ali to su prijelazni oblici koji ¢e ustupiti mjesto onom buducem
stanju u kojem ce ljudi ukljuciti duhovni zivot u svoje ideje i gdje c¢e, za cijelo
¢ovjecanstvo, nastati ono stanje koje ¢e oznacavati vladavinu duhovnog nad
fizickim. | svaki covjek danas, koji nije zainteresiran samo za mudrost
znanosti duha, jer ona potice njegov intelekt, ve¢ koji moze biti zanesen tim
istinama, koji u njima moze pronaci unutarnje, zivo zadovoljstvo, bit ce
preteca onih koji ¢e, pak, postic¢i pravu vladavinu duse nad tijelom.

Veé¢ u nase vrijeme mozemo predstaviti velike istine o takvim dogadajima
koje smo posljednjih dana imali pred dusama: one znacajne dogadaje
spajanja elementa Bude s elementom Zaratustre, sve sto se dogodilo na
pocetku nase ere u Palestini. Mogli smo pokazati kako je mudrost u
napredovanju svijeta, stvorila da dva djeteta, natanskog i salomonskog
Isusa, i kroz one velike, znacajne dogadaje spojila one kozmicke struje koje
su prije odvojeno tekle Zemljom.

Za sve sto smo dali i na ¢emu smo radili posljednjih dana, moze postojati
dvostruka perspektiva. Netko bi mogao reci: ovo se danasnjoj svijesti cini
prilicno fantasticnim, ali kada odvagnem sve vanjske ¢imbenike, izgleda mi
vrlo uvjerljivim, i tek tada mi evandelja postaju razumljiva, kada
pretpostavim ono Sto mi je receno iz Akasa kronike. Netko bi mogao biti
zainteresiran za ono §to mu se govori, naprimjer, o dva lika Isusa i tako
dalje; to bi moglo zadovoljiti njegov interes. Mogao bi rec¢i: sada sebi mogu
objasniti mnoge stvari koje prije nisam mogao objasniti. - A druga osoba bi
tada mogla reci: sada me zanima nesto drugo. Kad promatram sve te
procese, kada razmotrim sve sto okultno istrazivanje govori o tom cudesnom
silasku Budine Nirmanakaye, sto lezi u osnovi objave pastirima i tako dalje, i
kad razmotrim i drugu struju, i vidim kako je zvijezda vodila sljedbenike
Zaratustre kad se njihov voda ponovno pojavio na Zemlji, kad vidim kako

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



97/134

jedna svjetska struja utjece u drugu, kako se ono sto je neko¢ bilo odvojeno
ujedinjuje, kad pustim sve to da utjece na moju dusu, onda prije svega
imam jedan dojam: dojam, da je sve to neopisivo lijepo u nastajanju svijeta!
Moze se imati i ovaj dojam, da je sve to ¢udesno, neizmjerno, velicanstveno.
Tu zaista postoji nesto Sto moze zapaliti nasu dusu, nesto sto moze zasjati u
vezi stvarnih procesa svijeta.

| to je ono najbolje sto mozemo dobiti od velikih istina. Male istine zadovoljit
¢e nasu potrebu za znanjem, a velike ¢e nam ugrijati duse, i reci cemo: ono
Sto se dogada u svijetu u isto vrijeme je i neizmjerno lijepo. Kad to
percipiramo u svoj ljepoti, u slavi, tada u nama pocinje pustati korijenje,
tada nadilazi puko teorijsko razumijevanje. - Kako u tom smislu o Kristu
Isusu kaze Evandelje po Luki?

"lzide sijac sijati sjeme. | dok je sijao, jedno pade kraj puta i bi zgazeno, i
ptice nebeske ga pozobase;

drugo padne na kamenito tlo i kad proklija, usahne jer nemase vlage;
jedno opet padne medu trnje, i trnje naraste i ugusi ga;
drugo padne na dobru zemlju i izraste te donese stostruki plod" (Luka 8,5-8)

Isto vrijedi i za antropozofski svjetonazor. Na njega se odnosi ono sto Krist
Isus daje svojim ucenicima kao objasnjenje parabole o sijacu. Sjeme je
kraljevstvo bogova, kraljevstvo nebesko, kraljevstvo duha. Ovo kraljevstvo
duha treba se uliti u ljudske duse kao sjeme, postati djelotvorno na Zemlji.
Medutim, postoje oni ljudi koji posjeduju samo one dusevne sile koje
odbijaju duhovni svjetonazor, kraljevstvo bozanskih duhovnih bica. Sjeme
prozdiru prepreke unutar ljudske duse, odbijaju ga prije nego sto uopce
moze klijati. To vrijedi za mnoge ljude u vezi u vezi s rijecima Krista Isusa, a
vrijedi i za mnoge danas u vezi s onim Sto antropozofija mora donijeti u
svijet: sjeme se odbija, ptice ga, takoreci, prozdiru i sprjecavaju da se
ukorijeni u tlu. - Tada, iako se rijeci mogu reci dusi - bilo da se radi o rijeci
Krista Isusa ili o rijeci duhovne mudrosti - ali dusa nije dovoljno duboka.
Dusa je dovoljno pripremljena da shvati da su to savrseno uvjerljive istine,
ali to razumijevanje se ne sjedinjuje s vlastitom supstancom i bicem. Mozda
¢ce cak odbaciti mudrost, nije postala jedno s njom; poput sjemena je koje je
palo na stijenu i ne moze proklijati. - | trece sjeme palo je u grm trnja; ali
nije moglo rasi. To znaci, Krist Isus objasnjava da postoje ljudi ¢ije su duse
toliko ispunjene brigama i interesima obi¢nog zivota da, iako su sposobni
razumijeti rijeci duhovne istine, sve ostalo u njihovoj dusi djeluje poput trnja,
neprestano je kocec¢i. Danas ¢ak i postoje duse - i vrlo su brojne - koje bi
rado u sebi obradile istine znanosti duha, samo kad im se drugi, vanjski
zivot ne bi priblizavao na takav nacin da ih stalno sputava. | tek su rijetki
sposobni otkriti duhovne istine kao nesto slobodno, poput cetvrtog sjemena.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



98/134

To su oni koji antropozofiju pocinju dozivljavati kao zivucu istinu, Kkoji je
upijaju u svoje duse kao zivototvorni element i zive u potpunosti u njemu; to
su ujedno oni koji su pretece djelovanja duhovnih istina u buducénosti.
Medutim, nikoga tko ne posjeduje, kroz vlastitu unutarnju snagu duse,
pravo povjerenje i duboko uvjerenje u vezi s djelovanjem ove duboke
mudrosti, ne moze se nicim vanjskim uvjeriti u istinu i moc¢ djelovanja ove
duhovne mudrosti.

Je li to dokaz protiv ucinkovitosti duhovne mudrosti, ako danas na toliko
ljudi nema fizickog ucinka? Naprotiv, moglo bi se rec¢i da je to dokaz zdravlja
duhovne mudrosti, to Sto cesto ima negativan prijem kod onih snaznih
fizickih tijela s kojima se susrece. Naprimjer, gradsko dijete slabog fizickog
zdravlja, koje je od ranog djetinjstva udisalo samo gradski zrak, i tako se na
odredeni nacin oslabilo, ne oporavlja se nuzno kada izade na okrepljujuci,
zdravi planinski zrak, vec¢ bi se zapravo moglo prilicno razboljeti. Kao sto to
nije dokaz protiv zdravstvenih blagodati planinskog zraka, tako nije ni dokaz
protiv djelovanja duhovne mudrosti, ako, prodiruc¢i u odredene covjekove
strukture, moze uzrokovati i privremenu Stetu. Jer prodire u ono sto su
ljudska tijela nasljedivala stoljecima i tisucljecima; utjece na ono §to je s
Nnjom nespojivo.

U vanjskom svijetu jo§ ne mozemo traziti dokaze za to; moramo uroniti u ta
ucenja mudrosti i doc¢i do snaznog uvjerenja. Koliko god posrednih dokaza
bilo u vanjskom svijetu, moramo moci prodrijeti u sebe, u sebi njegovati
uvjerenje i reci si: ako su ova antropozofska ucenja mudrosti danas previse
kontroverzna ovdje ili ondje, to je zato jer su se susrela s nezdravim uvjetima
kod ljudi. Stoga je duhovna mudrost doista zdrava, ali ne uvijek i ljudi.
Stoga je takoder razumljivo da se danas ne otkriva sve §to s vremenom moze
postati dostupno ljudima u smislu duhovne mudrosti. Poduzimaju se mjere
kako bi se osiguralo da steta ne bude prevelika; gradska djeca se ne salju na
planinski zrak, sto bi za njih bilo iscrpljujuce. Stoga se s vremena na vrijeme
moze dijeliti samo ono §to prosjecni ljudi mogu podnijeti. Kad bi se,
naprimjer, u potpunosti otkrila sva dublja mudrost koja jos uvijek postoji,
tada bi se ljudi s odredenom konstitucijom srusili pod pritiskom, bas kao sto
bi se njihovo ve¢ naruseno zdravlje urusilo na planinskom zraku. Velika
mudrost ¢covjecanstva moze se otkriti samo postupno; ali to ¢e se dogoditi i
dovest ¢e do sveobuhvatnog iscjeljenja covjecanstva.

Sve se to krije iza onoga §to sazimamo pod konceptom duhovno znanstveni
pokret. Covjecanstvo mora polako povratiti ono sto je izgubilo: vlast
duhovno-dusevnog nad materijalnim. Ta se vlast postupno gubila, od razvoja
indijske kulture sve do gréko-latinskog razdoblja. Cak i u gréko-rimskom
dobu jo§ su postojali ljudi koji su, kao nasljede iz davnih vremena,
posjedovali to uzviseno stanje eterskog tijela, cije je cijelo bice bilo prijemcivo
za dusevno-duhovne utjecaje. Stoga se upravo u to vrijeme morao pojaviti

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



99/134

Krist Isus. Da se pojavio u nasem vremenu, ne bi mogao djelovati kao tada,
niti bi mogao dati tako sjajan primjer. U nase vrijeme susreo bi se s fizickim
organizacijama koje su mnogo dublje prodrle u fizicku materiju. On sam bi
danas morao uci u fizicku organizaciju u kojoj taj snazan utjecaj dusevno-
duhovnog na fizicku organizaciju vise ne bi bio mogué¢, kao sto je tada bio
slucaj.

To se ne odnosi samo na Krista Isusa, vec¢ i na sve slicne figure, i evoluciju
¢ovjecanstva mozemo razumjeti samo ispitujuci je iz te perspektive. To se
odnosi, i, naprimjer, na Budu i njegovu pojavu na Zemlji. Vidjeli smo kakvu
je misiju Buda imao. Prvo je uspostavio ono Sto se moze nazvati velikim
ucenjem ljubavi i suosjecanja, i svega §to je s njima povezano, §to je opisano
u Osmostrukom putu. Mislite li da bi, ako bi se Buda pojavio danas, mogao
to uspostaviti na isti nacin? Ne! Jer danas nije moguca fizicka organizacija
koja bi Budi omogucila da prode isti razvoj kao u njegovo vrijeme. Fizicka
organizacija se stalno mijenja. Morao se promatrati tocan trenutak kako bi
se mogao uspostaviti upravo onakav model organizacije, da Buda moze sici i
iskoristiti tu organizaciju za uspostavljanje znacajnog dijela Osmostrukog
puta, kako bi ljudi mogli duhovno prodrijeti u njega. Danas je covjecanstvo
ovisno o0 postupnom stjecanju ovog Osmostrukog puta duhovno-dusevno.
Mozda se ¢ini cudnim ali istina je: sve sto je covjecanstvo naknadno postiglo
u svim svojim filozofskim i moralnim ucenjima, tek je vrlo slab pocetak u
postizanju onoga Sto je Buda neko¢ zamislio. Bez obzira koliko se ljudi dive
svim vrstama filozofija, bez obzira koliko hvale kantovstvo i druge slicnhe
stvari, sve je to tek sitnica, tek ono najelementarnije u usporedbi sa
sveobuhvatnim principima Osmostrukog puta. | tek polako ¢ovjecanstvo se
moze ponovno uzdi¢i da bi razumjelo sto se krije iza rijeci Osmostrukog
puta. Prvo se takva stvar predstavlja kao sveobuhvatna cinjenica u pravo
vrijeme; zatim odatle nastavlja razvoj. Covjecanstvo to uzima kao svoju
polaznu tocku, i tek nakon dugog vremena postize ono §to je u pocetku
predstavljeno kao monumentalno, uzorno postignuce. Tako je Buda stajao u
svoje vrijeme i donio svijetu ucenja ljubavi i suosjecanja kao obiljezje za
buduce generacije, koje ¢e postupno stec¢i sposobnost da u sebi prepoznaju
Sto se nalazi unutar Osmostrukog puta. A u Sestoj kulturnoj epohi vec¢ ce
postojati dobar dio ljudi sposobnih za to. Oh, jos uvijek imamo dug put pred
sobom prije nego §to ljudi kazu sebi: ono §to je Buda tako uzorno pokazao u
petom ili Sestom stoljecu prije Krista, sada mozemo postici unutar vlastitih
dusa; sada smo u vlastitim dusama postali poput Bude.

Dakle, ¢covjecanstvo se mora postupno uzdic¢i do vrha. Prvi koji ¢e to priznati
su oni koji, sa svojom jedinstvenom individualnosc¢u, ulaze u veliko doba i sa
sobom donose bastinu potrebnu za razumijevanje takvih stvari. Ostatak
¢covjecanstva uspinje se polako i tek mnogo kasnije postize ono sto im je
dano kao cilj. Ali tada, kada vec¢i broj ljudi dosegne tocku posjedovanja
Osmostrukog puta kao svog, rodenog iz dubokog razumijevanja duse - ne

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



100/ 134

kao nesto sto su naucili iz budizma, nesto sto im je ispricano - tada ce ti isti
ljudi vec¢ jako napredovati u drugom pogledu. Procitajte u casopisu 'Lucifer-
Gnosis', 'Kako se stjece uvid u vise svjetove?', kako je razvoj lotosovog cvijeta
sa Seshaest latica povezan s Osmostrukim putem. Covjeéanstvo je tada
dosegnuti tocku razvoja upravo lotosovog cvijeta sa Sesnaest latica kroz
Osmostruki put. To je usko povezano. A za one koji mogu pogledati u razvoj
¢covjecanstva, postoji znak koliko je covjecanstvo napredovalo u svom
razvoju. Napredovalo je onoliko koliko je napredovalo u razvoju lotosovog
cvijeta sa Sesnaest latica, koji je jedan od prvih organa koje c¢e ljudi koristiti
u buduc¢nosti. Ali kada se ovaj organ potpuno razvije, uspostavit ce se
odredena dominacija dusevno-duhovnog nad fizickim. Samo oni koji danas
krenu u duhovni razvoj u ezotericnom smislu mogu istinski rec¢i da su na
putu potpunog prihvacanja Osmostrukog puta. Drugi ga samo ‘proucavaju’.
To je, naravno, vrlo korisno; jednostavno ce biti stimulans.

Dakle, takoder vidimo da, u osnovi, duhovno-dusevno moze biti ucinkovito
samo kod onih ljudi koji su ve¢ poceli sa vlastitom dusom organski
integrirati ono §to im je dano kao duhovna mudrost. U istoj mjeri u Kkojoj
Osmostruki put postaje iskustvo vlastite duse, on takoder ima reciprocni
ucinak na fizicko. Naravno, vrlo pametni ljudi danasnjice, koji se drze
materijalizma, mogli bi doc¢i i reci: s ovim smo imali neka vrlo posebna
iskustva; imali smo ovoga ili onoga tko je poceo njegovati duhovni razvoj,
odnosno u visem smislu buditi duhovnu mudrost u sebi, ali on je umro s
pedeset godina; dakle to je malo pridonijelo produljenju njegova zivota. - To
je jedna pametna istina, stalno iznova se moze primijeniti. Steta je samo sto
ne uzimaju u obzir suprotno glediste, naime, koliko bi dugo doticna osoba
zivjela da nije prosla kroz duhovni razvoj - ne bi li mozda navrsila samo
cetrdeset godina! Na ovo pitanje bi se moralo odgovoriti. Uvijek priznajemo
samo ono §to je pri ruci, a zanemarujemo ono Sto nije. To je klju¢na stvar,
tako gledati na stvari.

Tako je malo po malo, ¢covjecanstvo gubilo vlast duhovno-dusevnog nad
fizickim, sve do cetvrte kulturne epohe, u kojoj se pojavio Krist, i u kojoj je
jos uvijek bilo dovoljno ljudi da posvjedoce kako duhovno utjece na fizicko.
Krist se tada morao pojaviti. Da se pojavio kasnije, sve stvari koje su tada
bile otkrivene ne bi se mogle pokazati. Tako velika pojava je morala doci u
svijet, ali upravo u to vrijeme.

Sto znaci Kristov ulazak u svijet? To znaci da ispravnim razumijevanjem
Krista covjecanstvo uc¢i u potpunosti koristiti svoju samosvijest, da nauci
cijelu svoju 'Ja’' svijest prozeti njome, da njegovo 'Ja’' stekne potpunu vlast
nad svime Sto je u njemu - to znaci Kristov ulazak u svijet. To 'Ja’, to
samosvjesno 'Ja’, bit ¢e ono sto c¢e vratiti sve sto je covjecanstvo izgubilo kroz
stoljeca. Ali bas kao §to je Buda morao uspostaviti Osmostruki put, tako je i
prvo prije isteka drevnih vremena morala biti vidljiva vladavina ovog 'Ja’

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



101/134

principa nad svime, svim procesima vanjske tjelesnosti koji su postojali u
svijetu. U nasem vremenu, vise ne bi bilo moguce da Krist princip ude u
svijet, i izvrsi one snazne iscjeljujuce ucinke na svoju okolinu kao Sto je to
¢inio u to vrijeme. Da bi se to dogodilo, bilo je potrebno vrijeme kada su jos
uvijek postojali ljudi ¢ija su se eterska tijela protezala toliko daleko da su
mogli primati tako duboke ucinke pukim rijecima i pukim dodirom, ucinci
koji danas mogu postojati samo kao slabi odjeci. | ¢ovjecanstvo je pocelo
razvijati 'Ja’ prvo kako bi moglo razumjeti Krista, da bi zatim, polazeci od tog
razumijevanja, ponovno steklo ono §to je nekoc¢ izgubilo. Koristec¢i posljednje
prezivjele primjerke ljudi iz povijesnih vremena, trebalo je pokazati kako je
‘Ja’, sada u potpunosti prisutno u ¢ovjeku, u Kristu Isusu, kao §to ¢e biti u
svim drugim ljudima na kraju zemaljskog vremena, snazno utjecalo na ljude
tog vremena u svim oblastima. Pisac Evandelja po Luki predstavlja ovo kako
bi nam pokazao: Krist sada u svijet donosi 'Ja’ koje prozima c¢ovjekovo fizicko
tijelo, etersko tijelo i astralno tijelo, na takav nacin da moze vrsiti ucinke koji
mogu utjecati na cijelu tjelesnu organizaciju, ¢ak i donijeti zdravlje. Ova
¢injenica morala se navesti kako bi se pokazalo: kada, u buducnosti, za
stotine tisuc¢a godina, covjecanstvo stekne sve sto moze proizlaziti kao snaga
iz Kristova 'Ja’, tada ce iz ljudskih 'Ja’ moc¢i proizlaziti ucinci bas kao sto ih
je Krist tada zracio u covjecanstvo. To se moralo pokazati u svim oblastima;
medutim, moglo se pokazati samo ondasnjem covjecanstvu.

Pokazalo se da postoje bolesti koje nastaju u astralnom tijelu osobe. Nacin
na koji nastaju povezan je s bicem cijele osobe. Ako ljudi danas imaju lose
moralne kvalitete, one mogu biti ogranicene samo na loSe osobine njihove
duse. Buduci da dusa danas nema istu vlast nad tijelom kao sto je imala u
vrijeme Krista Isusa, ne postaje svaki grijeh lako vanjska bolest. Postupno se
ponovno priblizavamo stanju u kojem se etersko tijelo ponovno izvlaci. Stoga
za covjecanstvo pocinje era u kojoj se mora voditi velika briga kako da se
osigura da se moralne i intelektualne mane ne manifestiraju fizicki kao
bolesti. Ova era ve¢ pocinje. | mnoge bolesti opisane kao dijelom dusevne,
dijelom tjelesne - zivéani poremecaji naseg vremena - oznacavaju pocetak
ove epohe. Budu¢i da su ljudi danas apsorbirali neharmoni¢cne aspekte
vanjskog svijeta u svoje percepcije i misli, takve se stvari prirodno mogu
manifestirati samo u pojavama poput histerije i slicno. To je medutim,
povezano s prirodom duhovnog razvoja koji prolazimo: odvajanjem eterskog
tijela.

U vrijeme kada se Krist pojavio na Zemlji, u njegovom okruzenju bilo je
mnogo ljudi kod kojih se grijeh, a posebno karakterni grijeh koji proizlazi iz
negativnih osobina koje potjecu iz ranijih vremena, manifestirao u bolesti.
Ono sto u osnovi lezi u astralnom tijelu kao grijeh i pojavljuje se kao bolest,
u Evandelju po Luki naziva se opsjednutost, gdje covjek privlaci strane
duhove u svoje astralno tijelo, gdje ne gospodari cijelom svojom c¢ovjec¢nosti
kroz svoje bolje osobine. Kod onih ljudi koji su jo§ uvijek posjedovali staru

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



102/ 134

odvojenost eterskog tijela od fizickog tijela, to se u tim vremenima
manifestiralo u izvanrednoj mjeri, u tome §to su negativne osobine i kvalitete
djelovale onako kako ih pisac Lukinog evandelja opisuje kao oblike bolesti
koji se predstavljaju kao opsjednutost. Sada nam Evandelje po Luki
pokazuje kako su takvi ljudi bili izlijeceni prisutnoséu i ohrabrenjem
individualnosti koja je bila u Kristu Isusu, kako je ono s§to je djelovalo kao
zlo istjerano iz takvih pojedinaca. To je predstavljeno kao model kako ce, na
kraju zemaljskog vremena, dobre osobine imati iscjeljujuc¢i ucinak na sve
ostale.

Obicno se ne primjecuju suptilniji detalji skriveni iza odredenih stvari, tako
da se i ovdje govori o sasvim drugim bolestima, poput onih opisanih u
poglavlju koje se obi¢no naziva 'Iscjeljenje gihta' (Luka 5,17-26). Zapravo bi
se trebalo zvati 'Iscjeljenje uzetog', jer grcki tekst na ovom mjestu koristi rijec
'‘paralelymenos’; to znaci netko tko je paraliziran u udovima. U to vrijeme jos§
se shvacalo da ovi oblici bolesti potjecu od svojstava eterskog tijela. A kada
nam se kaze da Krist Isus takoder lijeci one koji su paralizirani, kaze nam se
da moci njegove individualnosti ne dopiru samo do astralnih tijela, tako da
cak i oni cija su eterska tijela ostecena mogu iskusiti iscjeljujuce ucinke.
Upravo kada Krist govori o onome sto, kao 'dublji grijeh’, ima sjediste u
eterskom tijelu, on koristi poseban izraz. To jasno ukazuje na to da se
patogeni duhovni element prvo mora ukloniti; jer paraliziranom covjeku ne
kaze odmah: 'Ustani i hodi’, ve¢ se obraca uzroku, koji, kao bolest, djeluje
cak i u eterskom tijelu, i kaze: 'Oprosteni su ti grijesi'. To jest, ono sto se
uvuklo u etersko tijelo kao grijeh prvo mora biti eliminirano. Medutim,
konvencionalna biblijska znanost ne bavi se ovim suptilnijim razlikama; ne
vidi da to pokazuje kako je ova individualnost utjecala na misterije astralnog
tijela, a takoder i na misterije eterskog tijela. Doista, utjecala je cak i na
misterije fizickog tijela.

Zasto se u ovom kontekstu misteriji fizickog tijela nazivaju najvisim
misterijima, da tako kazemo? Cak i u vanjskom zivotu, najocitije je
djelovanje od astralnog tijela do astralnog tijela. Mozete nekoga povrijediti,
naprimjer, izgovaranjem rijeci mrznje. To je proces u njihovom astralnom
tijelu. Cuju rije¢ koja ih boli i dozivljavaju je kao patnju u svom astralnom
tijelu. Tu imate razmjenu izmedu astralnog tijela i astralnog tijela. Mnogo
skrivenija je razmjena izmedu eterskog tijela i eterskog tijela; to ukljucuje
suptilnije ucinke od covjeka do covjeka, koji se danas vise ni ne primjecuju.
Ali najskriveniji od svih su ucinci koji utjecu na fizicko tijelo, jer fizicko tijelo,
kroz svoju gustu materijalnost, najvise prikriva ucinke duhovnog. Sada nam
se, medutim, treba pokazati da Krist Isus ima vlast nad fizickim tijelom.
Kako se to pokazuje? Ovdje se doticemo poglavlja koje bi danasnjoj
materijalisticki nastrojenoj osobi bilo potpuno nerazumljivo. Srecom, za ovaj
ciklus okupljeni su samo poznavatelji znanosti duha; jer bi netko tko je

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



103/ 134

samo dosao s ulice, ono sto se danas govori smatrao potpunom ludoscu, ¢cak
i ako bi ostalo smatrao samo napola ili cetvrtinu ludim.

Krist Isus pokazuje da moze vidjeti kroz fizicko tijelo i djelovati unutar njega.
To se vidi po njegovoj sposobnosti lijecenja bolesti koje nastaju u fizickom
tijelu. Medutim, za to se moraju razumjeti tajanstveni ucinci koji teku iz
fizickog tijela jedne osobe u fizicko tijelo druge, ako se zeli izlijeciti bolesti u
fizickom tijelu. Ako se zeli duhovno raditi, covjek se ne moze smatrati
izoliranim entitetom unutar svoje koze. Cesto se ovdje govorilo da je nas prst
mudriji od nas. Nas prst zna da krv u njemu moze te¢i samo ako pravilno
tece kroz cijelo tijelo i zna da mora uvenuti ako je odvojen od ostatka
organizma. Slicno tome, ako bi ljudi razumjeli kako funkcioniraju njihova
tijela, morali bi znati da, prema svojoj fizickoj organizaciji, pripadaju cijelom
¢ovjecanstvu, da ucinci stalno prelaze s jednog na drugo, i da se ne moze
vlastito fizicko zdravlje kao pojedinca odvojiti od zdravlja cijelog
¢ovjecanstva. Ljudi danas to lako priznaju u vezi s velikim uc¢incima, ali ne i
u vezi s onim suptilnijima, jer ne mogu znati ¢injenice. Ovdje u Evandelju po
Luki, medutim, aludira se na te suptilnije ucinke. Procitajte 8. poglavlje, gdje
pise:

"Kad se Isus vratio, mnostvo ga je pozdravilo jer su ga svi cekali.

| gle, covjek po imenu Jair, koji je bio predstojnik sinagoge, dode i pade
Isusu pred noge te ga zamoli da dode k njemu u kucu;

jer je imao jedinicu, od otprilike dvanaest godina, koja je umirala. Ali dok je
iSao, mnostvo je odasvud navaljivalo.

A Zena koja je dvanaest godina bolovala od krvarenja i potrosila sav svoj
novac na lijecnike, a nitko je nije mogao izlijeciti, pristupi mu odostraga i
dotakne se skuta njegove haljine i odmah joj prestane krvarenje" (Luka 8,40-
44).

Dakle, Krist Isus trebao bi izlijeciti Jairovu dvanaestogodisnju kcer. Kako se
ona moze izlijeciti, jer je blizu smrti? To se moze razumjeti samo ako se zna
kako je njena fizicka bolest povezana s drugom pojavom kod druge osobe i
da se ne moze izlijeciti bez razmatranja te druge pojave. Jer kada se rodila,
sada dvanaestogodisnja djevojcica, postojala je odredena veza s drugom
osobnoscu, duboko ukorijenjena u karmi. Stoga nam se sada kaze da se
zena, koja je dvanaest godina patila od odredene bolesti, pritisnula iza Krista
Isusa i dotaknula rub Njegove odjece. Zasto se ovdje spominje ova zena?
Zato Sto je njezina karma bila povezana s Jairovim djetetom. Ova
dvanaestogodisnja djevojcica i zena koja je bila bolesna dvanaest godina
povezane su, i nije bez razloga §to nam se to predstavlja kao numericka
misterija. Ova zena, koja dvanaest godina pati od bolesti, pristupa Isusu i

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



104 /134

ozdravlja - i tek sada je On mogao uc¢i u Jairovu kucu, i tek sada je
dvanaestogodisnja djevojcica, koja se drzala mrtvom, mogla biti izlijecena.

Covjek mora duboko proniknuti u stvari kako bi shvatio karmu koja prelazi
s osobe na osobu. Tada se moze vidjeti kako se otkriva trec¢i nacin djelovanja
Krista Isusa - onaj koji utjece na cijeli ljudski organizam. Imajuci to na umu,
posebno, treba razmotriti vise djelovanje Krista kako nam je prikazano u
Evandelju po Luki.

Dakle, na zivopisan nacin nam je prikazano kako je 'Ja’' bice Krista djelovalo
na sve ostale clanove covjeka. To je ono §to je vazno. A pisac Lukinog
evandelja, koji se posebno usredotocuje na prikazivanje iscjeliteljskih
ulomaka, zelio je prikazati kako iscjeliteljski ucinci 'Ja’ predstavljaju
vrhunac ljudskog razvoja, i pokazuje kako je Krist mogao raditi na astralnom
tijelu, eterskom tijelu i fizickom tijelu ljudskih bica. Luka je, takoreci,
predstavio veliki ideal ljudskog razvoja: gledajte u svoju buducnost; danas je
vase 'Ja’, onakvo kako je razvijeno, jos uvijek slabo; ima samo malo vlasti.
Ali postupno ce postati gospodar nad astralnim tijelom, eterskim tijelom i
fizickim tijelom, i preobrazit ¢e ih. Pred vama je veliki ideal Krista, Kkoji
ljudima pokazuje kako 'Ja' moze vladati nad astralnim tijelom, eterskim
tijelom i fizickim tijelom.

Takve istine leze u osnovi evandelja, istine koji su mogli napisati samo oni
koji se nisu oslanjali na vanjske dokumente, ve¢ na svjedocanstva onih koji
su bili 'vidovnjaci' i 'sluge Rije¢i'. Covjecanstvo ¢e postupno doéi do uvjerenja
o tome §to lezi iza evandelja. Zatim ce postupno shvatiti sto lezi u osnovi
vjerskih tekstova s takvim intenzitetom i snagom da c¢e to istinski moci
utjecati na sve ostale ¢lanove ljudskog organizma.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



1057134
DEVETO PREDAVANJE

Basel, 25. rujna 1909.

Kao sto ste vjerojatno zakljucili iz jucerasnjeg predavanja, dokument poput
Lukinog evandelja moze se razumjeti samo shvacanjem razvoja covjecanstva
u onom visem smislu koji nam nudi znanost duha - to jest, istinskim
razmatranjem promjena koje su se dogodile tijekom razvoja ljudi i koje su u
osnovi promijenile samu strukturu ljudskih bica. Ako zelimo razumijeti tu
radikalnu promjenu koja se dogodila u ¢ovjecanstvu u vrijeme Krista Isusa -
koja je bitna za razumijevanje Lukinog evandelja - korisno je usporediti s
onim §to se dogada u nasem vremenu, ne tako brzo, ve¢ postupno, a ipak
jasno uocljivo onima koji to mogu vidjeti.

tako cesto izrazava i kojeg se ljudska udobnost tako lako drzi: sud da
priroda ili razvoj ne ¢ine skokove. Ako bi se u uobicajenom shvacanju ove
tvrdnje ona prihvatila, ne bi nista bilo pogresnije od toga. Priroda stalno cini
skokove! | upravo je to bitna stvar: dogadaju se skokovi. Pogledajmo,
naprimjer, kako se razvija sadnica biljke. Kada joj iznikne prvi list, to je
znacajan skok. Drugi znacajan skok dogada se kada biljka prelazi s lista na
cvijet, zatim ponovno kada se krece od vanjskog do unutarnjeg dijela cvijeta,
a jos jedan, prilicno znacajan skok dogada se u razvoju ploda. Skokovi se
dogadaju stalno i svatko tko to ne uzme u obzir nece razumjeti prirodu.
Vjerovat ce da ako promatraju razvoj covjecanstva i primijete da je u jednom
stoljecu napredak spor, onda razvoj mora tec¢i istim tempom i u drugim
vremenima. Medutim, sasvim je moguce da je u odredenom vremenu razvoj
spor, poput zelene biljke od prvog do posljednjeg lista; ali bas kao §to biljka
dozivi skok kada se razvije posljednji list i cvijet pocne cvjetati, tako se i u
razvoju covjecanstva neprestano dogadaju skokovi.

| tako se znacajan skok dogodio u vrijeme kada se Krist Isus pojavio na
Zemlji. Dogodio se takav skok da su se kvalitete stare vidovitosti i dominacije
duhovnog nad fizickim, u kratkom vremenu transformirale, tako da je malo
ostalo od vidovitosti i djelotvornosti dusevno-duhovnog na tjelesno. Stoga je,
prije nego sto se ta transformacija dogodila, bilo potrebno sakupiti ono sto je
ostalo kao nasljede iz davnih vremena. Unutar toga, Krist Isus morao je
djelovati. Tada je covjecanstvo moglo prihvatiti novo i potom se polako i
postupno moglo razvijati.

U drugom podrucju, u nasem vremenu takoder se dogada skok, ne bas tako
brzo, ali ipak. Odvija se tijekom duljeg razdoblja, ali mora se ciniti prilicno
razumljivim onima koji zele razumjeti nase vrijeme. To najbolje mozemo
shvatiti slusajuci ljude koji, polaze¢i od ovog ili onog duhovnog podrucja,

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



106/ 134

pristupaju znanosti duha. Naprimjer, kao sto se ¢esto dogada, predstavnik
jedne ili druge vjerske zajednice mogao bi prisustvovati predavanju znanosti
duha. Ono sto c¢u reci savrseno je razumljivo i nije zamisljeno kao kritika.
Takva osoba slusa predavanje znanosti duha, mozda ono koje se bavi
sustinom krscanstva, a nakon toga kaze: Sve je to vrlo lijepo i u osnovi ne
proturjeci onome §to se govori s propovjedaonice ili profesorske katedre; ali
mi to govorimo na nacin koji svatko moze razumjeti. Ono §to se ovdje govori,
s druge strane, nesto je Sto samo rijetki mogu razumjeti. - To se dogada vrlo
cesto. Svatko tko kaze ili vjeruje da je njihovo razumijevanje ili
propovijedanje krscanstva jedini moguci put previda jednu kljucnu tocku:
obvezu da se ne prosuduje prema osobnim preferencijama, ve¢ prema
¢injenicama. | jednom sam morao odgovoriti takvoj osobi: mozda vjerujete da
propovijedate krscanske istine za sve ljude. Ali nasa vjera u ovom slucaju ne
odluéuje nista; ¢injenice odlucéuju. Idu li svi ljudi u vasu crkvu? Cinjenice
govore suprotno! Znanost duha nije za one za koje vi imate pravi put; ona je
za one kojima treba nesto drugo. Moramo suditi po ¢injenicama, a ne po
osobnim preferencijama; a to je ljudima obi¢no vrlo tesko - razlikovati svoje
osobne preferencije od cinjenica.

Kad se takvi ljudi nikada ne bi mogli izlijeciti od svog uvjerenja da su na
pravom putu i kad bi prezirali svakoga tko govori drugacije, i kad se duhovni
zivot ne bi mogao probuditi kod takvih ljudi, §to bi se dogodilo? Broj ljudi
koji ne bi mogli ¢uti proglasavanje duhovnih istina na nacin uobicajen u ovoj
ili onoj duhovnoj struiji, stalno bi se povecavao. Sve manje ljudi bi iSlo tamo
gdje bi se takve stvari mogle c¢uti. A kad ne bi bilo duhovno znanstvene
struje, ti ljudi ne bi imali nista, nikakvo zadovoljenje svojih duhovnih
potreba; propadali bi, jer ne bi primali nikakvu hranu. Medutim, kako netko
prima duhovnu hranu ne ovisi o volji pojedinca - ovisi o razvoju. Sada smo
dosli do tocke u kojoj ljudi zele zadovoljenje za svoje duhovne potrebe, za
tumacenje evandelja i tako dalje. Ali ono sto je vazno nije kako odlucimo
pruziti tu duhovnu hranu, ve¢ kako ljudska dusa zudi za njom. Danas se
rada ceznja ljudske duse za znanoscéu duha. | zadovoljava li ona duhovne
potrebe doba ili ne, ne ovisi 0 onima koji zele poducavati nesto drugo; jer ce
nalaziti sve manje i manje slusatelja.

Zivimo u vremenu kada sposobnost prihvacanja Biblije onako kako je
prihvacana tijekom posljednjih cetiri do pet stoljeca europskog kulturnog
razvoja, sve vise nestaje iz srca ljudi. Ili ¢e covjecanstvo doc¢i do znanosti
duha, i kroz nju nauciti razumjeti Bibliju na novi nacin, ili ¢e ljudi dosegnuti
tocku, kao §to je vec slucaj s mnogima Kkoji nisu upoznati s antropozofijom,
gdje vise ne mogu slusati Bibliju. Covjecanstvo bi potpuno izgubilo Bibliju;
Biblija bi nestala, a golema duhovna blaga za ljude bi bila izgubljena -
najvaznija duhovna blaga nase zemaljske evolucije. To se mora prepoznati.
Nalazimo se na takvom skoku u nasem razvoju. Ljudsko srce zudi za
duhovno znanstvenim objasnjenjima Biblije. Ako covjecanstvo primi ovo

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



107 /134

duhovno znanstveno objasnjenje Biblije, Biblija ce biti sacuvana na dobrobit
covjecanstva; ako ne primi ovo objasnjenje, Biblija ¢e biti izgubljena. Oni koji
vjeruju da se moraju drzati svojih starih navika, svog tradicionalnog nacina
tumacenja Biblije, trebali bi si rec¢i ovo: ovako mozemo okarakterizirati skok
koji trenutno c¢inimo u razvoju covjecanstva. Svatko tko razumije ovu
¢injenicu, nece biti odvracen od njegovanja antropozofske struje, jer je
prepoznaje kao nuznost u evoluciji covjecanstva.

Ono sto se sada dogada, gledano iz vise perspektive, relativho je manje vazno
u usporedbi s onim sto se dogodilo kada se Krist Isus pojavio na Zemlji. U to
vrijeme, razvoj covjecanstva bio je takav da su, takoreci, jos uvijek bili
prisutni posljednji tragovi razvoja koji se odvijao od davnina, ¢ak i od
prethodne inkarnacije nase Zemlje. Ljudska bic¢a su se u biti razvijala unutar
svog fizickog tijela, eterskog tijela i astralnog tijela. lako je 'Ja' odavno bilo
integrirano, u to je vrijeme jos uvijek igralo podredenu ulogu. Potpuno
samosvjesno 'Ja’' jo§ je uvijek bilo prekriveno trima ovojnicama: fizickim
tijelom, eterskim tijelom i astralnim tijelom, sve do pojave Krista Isusa.

Pretpostavimo da Krist Isus nije dosao na Zemlju. Sto bi se tada dogodilo?
Razvoj covjecanstva bi napredovao do te mjere da bi se 'Ja’ u potpunosti
razvilo. Ali u istoj mjeri u kojoj bi se 'Ja’' u potpunosti pojavilo, nestale bi sve
prethodne izvanredne sposobnosti astralnog tijela, eterskog tijela i fizickog
tijela; nestala bi sva drevna vidovitost, sva drevna vladavina duse i duha nad
tijelom, jer to bi bila nuznost evolucije. Ljudska bica postala bi samosvjesno
‘Ja’, ali 'Ja’' koje bi ¢covjecanstvo sve vise vodilo prema egoizmu, koje bi sve
vise vodilo do gasenja ljubavi na Zemlji, do nestanka ljubavi na Zemlji. |
dalje bi ljudi postali 'Ja’, ali potpuno egoisticno 'Ja’. To je bitna stvar.

Covjecanstvo je u to vrijeme bilo spremno uzdiéi se do razvoja sebstva, 'Ja’;
stoga je istovremeno bilo nedopustivo da na sebe utjece na stari nacin. U
drevnom hebrejskom razvoju, naprimjer, Zakon, proglas sa Sinaja, mogao je
imati ucinka upravo zato sto se 'Ja’' jos nije u potpunosti pojavilo i nije bilo
usadeno, takoreci, u astralno tijelo, koje je stajalo kao najvise, u tome sto bi
trebalo c¢initi i osjecati kako bi ispravno djelovalo u vanjskom svijetu. Dakle,
Zakon sa Sinaja tekao je kao proglas unaprijed, ali kao konacni proglas prije
Nnego sto se 'Ja’ potpuno pojavilo. Da se 'Ja' pojavilo i da se nista drugo nije
dogodilo, ljudi bi se usredotocili isklju¢ivo na sebe. Covjecanstvo je doista
bilo spremno za razvoj 'Ja’, ali to 'Ja’ bi bilo prazno 'Ja’, 'Ja' koje bi mislilo
samo na sebe i ne bi htjelo nista uciniti za druge ljude ili za svijet.

Ovom 'Ja’ dati njegov sadrzaj, postupno voditi ovo 'Ja’ prema takvom razvoju

da spontano zraci snagom koju nazivamo snagom ljubavi - to je bilo Kristovo

djelo na Zemlji. Bez Krista, 'Ja' bi bilo poput prazne posude; pojavom Krista,

‘Ja’ je poput posude sve vise ispunjene ljubavlju. Stoga je Krist mogao reci

onima oko sebe: Vi kazete, kada vidite oblake kako se priblizavaju, da dolazi

ovo ili ono vrijeme; vi sudite o vremenu po vanjskim znakovima. Ali ne
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



108/ 134

razumijete znakove vremena. Jer kad biste ih mogli razumjeti i prosudivati
Sto se dogada oko vas, onda biste znali da Bog mora uci u 'Ja’, prozimajuci
ga 1 impregnirajuci; tada ne biste rekli: mozemo zivjeti i s onim §to je
predano od davnina. - Ono §to dolazi od davnina daju vam pismoznanci i
farizeji, koji cuvaju stare nacine i ne zele nista dodati onome sto je bilo prije.
Ali to je kvasac koji nece nista dalje uciniti u evoluciji ljudi. Tko kaze: Ostat
¢u s Mojsijem i Prorocima - ne razumije znakove vremena; ne zna kakva se
preobrazba dogada u covjecanstvu (Luka 12,54-59). Znacajnim rijec¢ima,
Krist Isus je rekao onima oko sebe, da to zeli li netko postati krscaninom ne
ovisi o individualnim preferencijama, vec je to nuznost kontinuiranog razvoja
covjecanstva. Govorima koje nam je Evandelje po Luki prenijelo kao 'Znakovi
vremena', zelio je jasno dati do znanja da stari kvasac medu pismoznancima
I farizejima, koji su samo cuvali staro, vise nije dovoljan. Samo netko tko se
ne osjeca obveznim suditi prema nuznostima razvoja svijeta, tko sudi prema
vlastitim zeljama, mogao je vjerovati da je to dovoljno. Stoga je Krist Isus ono
Sto su pismoznanci i farizeji zeljeli, nazvao lazju, necim sto vise ne odgovara
vanjskom svijetu. To je ono $to taj izraz zapravo znaci.

Snagu osjecaja njegovih rijeci najbolje mozemo shvatiti usporedujuci ih s
odgovarajucim dogadajima u nasem vremenu. Kako bismo trebali govoriti u
nasem vremenu, u odnosu na ono na §to je aludirao, ako bismo htjeli
primijeniti na nase vrijeme ono §to je Krist Isus rekao o pismoznancima i
farizejima? Imamo li u nasem vremenu ista slicno pismoznancima? Da,
imamo! | to su ljudi koji se vise ne zele baviti dubljim objasnjenjem
evandelja, koji zele ostati na razini onoga §to im njihove sposobnosti, stecene
bez znanosti duha, mogu reci o evandeljima; to su ljudi koji ne zele napraviti
korake u dubine evandelja koje ¢ini znanost duha. To je u biti slucaj svugdje
gdje se pokusavaju - bez obzira da li vise na progresivni ili regresivni nacin -
tumaciti evandelja. Jer mo¢ tumacenja evandelja raste iskljucivo na temelju
znanosti duha. Samo iz znanosti duha moze se dobiti istina o evandeljima!
Stoga je sve ostalo sto se danas istrazuje o evandeljima tako sumorno, tako
hladno, ako istinski zelimo traziti istinu. Samo, danas, uz pismoznance i
farizeje, imamo i trecu vrstu ljudi: prirodoslovce. Dakle, sada mozemo
govoriti o tri kategorije koje nastoje iskljuciti sve sto vodi u duhovnu oblast,
iskljuciti sve sto bi ljudi mogli stec¢i da bi dosli do duhovnih temelja
prirodnih pojava. A oni koje moramo uzeti u obzir u nase vrijeme, ako
govorimo u duhu Krista Isusa, danas cesto zauzimaju profesorska mjesta;
oni imaju moc¢ kategorizirati prirodne pojave i odbaciti duhovna objasnjenja.
Oni su ti koji ometaju napredak ljudskog razvoja, jer je napredak
covjecanstva ometen gdje god se znakovi vremena ne prepoznaju u
naznacenom smislu.

U nasem vremenu, bilo bi u skladu s uc¢enjima Krista Isusa kada bismo
pronasli hrabrosti, bas kao sto se on protivio onima koji bi prihvatili samo
Mojsija i proroke, da se svugdje suprotstavimo onima koji zele usporiti

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



109/ 134

napredak covjecanstva protiveci se antropozofskom tumacenju Svetog pisma
s jedne strane i djelovanju prirode s druge strane. Ponekad su to uistinu
dobronamjerni ljudi, koji bi tu i tamo htjeli unijeti nejasan osjecaj mira. Svi
takvi ljudi trebali bi uzeti k srcu nesto od onoga §to je sam Krist Isus rekao
u Evandelju po Luki.

koja se obi¢no naziva Prispodoba o nepravednom upravitelju (Luka 16,1-13).

Prica pricu o bogatasu koji je imao upravitelja optuzenog da je rasipao
njegovu imovinu. Stoga je odlucio otpustiti tog upravitelja. Upravitelj je,
medutim, bio potpuno razocaran i pitao se: Sto ¢u sada? Ne mogu se
uzdrzavati time sto ¢cu postati poljoprivrednik, jer to ne razumijem; niti mogu
postati prosjak, jer me sram prositi. Tada je smislio rjeSenje. Rekao je sebi:
kao upravitelj, uvijek sam se prema ljudima s kojima sam dolazio u kontakt
odnosio na nacin da sam se brinuo samo o interesima svog gospodara. Stoga
me ne vole osobito jer nisam uzimao u obzir njihove interese; moram nesto
uciniti da me prime, da ne propadnem; ucinit ¢u nesto da ljudi vide da imam
dobru volju prema njima. - Stoga je otiSao do jednog od duznika svog
gospodara i upitao ga: koliko dugujes? - i izbrise mu pola duga. Isto je ucinio
I s ostalima. Na taj je nacin nastojao steci naklonost duznika kako bi ga, ako
ga gospodar otjera, ljudi primili, a ne da umre od gladi. To je cilj. - Sada,
Evandelje nastavlja, a to bi moglo iznenaditi neke citatelje Luke (stih 8): "I
gospodar pohvali nepostenog upravitelja jer je postupio mudro." Doista
postoje neki ljudi koji danas tumace Evandelja i pitaju se na kojeg se
‘gospodara’ misli, iako jasno stoji da je sam Isus pohvalio upravitelja zbog
njegove mudrosti. A onda se nastavlja: "jer su sinovi ovog svijeta mudriji od
sinova svijetla u svom narastaju”. To u Bibliji stoji stoljecima. Moglo bi se
pitati je li itko ikada razmislio sto bi to trebalo znaciti: "djeca ovoga svijeta
mudrija su od djece svjetla u svom narastaju”. "u svom narastaju’ pojavljuje
se posvuda u raznim biblijskim prijevodima. Ako bi netko s ¢ak i osnovnim
razumijevanjem preveo grcéki tekst - a naravno, morao bi ga ispravno prevesti
- tada bi ispravno glasilo: "jer su djeca ovoga svijeta mudrija od djece svjetla
na svoj nacin"! To jest, na svoj nacin su djeca ovoga svijeta mudrija od djece
svjetla, prema tome kako to razumiju, mudriji su, mislio je Krist. Oni koji su
stoljecima prevodili ovaj odlomak jednostavno su pomijesali izraz 'na svoj
nacin' s rijecju koja, iako na grckom zvuci vrlo slicno - v yevedv, pomijesali
Su s 'narastajem’, jer je pod odredenim okolnostima ta rijec bila potrebna i za
drugi koncept. Je li moguce, moglo bi se pitati, da se takvo §to odrzalo
stoljecima i da noviji prevoditelji, za koje se kaze da su napravili dobre
prijevode Biblije, i1 nastojali utvrditi ispravan tekst, c¢ine isto? S
Weizsackerom, naprimjer, upravo je tako! Koliko god to bilo ¢udno, to je kao
da su ljudi zaboravili osnovno skolsko znanje kada su krenuli u istrazivanje
biblijskih dokumenata.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



110/ 134

Iznad svega, svjetonazor utemeljen na znanosti duha morat ce dovesti do
vracanja biblijskih dokumenata svijetu, kakvi zaista jesu. Jer svijet danas
nema Bibliju i ne moze imati predstavu kakve su to knjige. Moglo bi se ¢cak
pitati: jesu li to biblijske knjige? Ne, u svojim najvaznijim dijelovima, nisul!
Objasnit ¢u vam to detaljnije.

Koja je poanta ove parabole o nepostenom upravitelju? To je jasno izrazeno u
njoj. Upravitelj je razmisljao: ako moram oti¢i odavde, onda moram biti
popularan medu ljudima. Shvatio je da se ne moze sluziti 'dva gospodara'.
Dakle, trebali biste shvatiti”, rekao je Krist onima oko sebe, "da ne mozete
sluziti dvama gospodarima: onome koji sada treba uci u srca kao Bog i
onome kojeg su pismoznanci, koji su tumacili prorocke knjige, do sada
propovijedali; jer ne mozete sluziti Bogu koji, kao Krist princip, treba uci u
vase duse i snazno potaknuti ljude u njihovom razvoju, i Bogu koji bi se
postavio kao prepreka tom razvoju. - Jer sve §to je bilo ispravno u proslom
dobu postaje prepreka u kasnijem razvoju. U odredenom smislu, razvoj se
temelji na ovome: ono Sto je ispravno u jednom vremenu postaje prepreka
kada se prenese u kasnije vrijeme. Te sile koje usmjeravaju te prepreke tada
su se, koristeci tehnicki izraz, nazivale Mammon. - Ne mozete sluziti i Bogu
koji zeli napredak i Mammonu, bogu prepreka. Pogledajte upravitelja, kako
je, kao dijete svijeta, shvatio da ne moze sluziti dvojici gospodara, cak ni uz
pomo¢ Mammona! Dakle, uzdizuci se, trebali biste shvatiti da ste djeca
svjetla i da ne mozete sluziti dvojici gospodara (Luka 16,11-13).

Isto tako, svatko tko zivi u nasem vremenu mora prepoznati da ne postoji
pomirenje izmedu boga Mammona u nasem vremenu - izmedu
pismoznanaca i prirodoslovaca - i smjera Kkoji covjecanstvu mora danas
pruziti hranu koja mu je potrebna. To je krscanska izjava. To je ono Sto je
Krist Isus, u kontekstu Lukinog evandelja, zelio prenijeti svojim
suvremenicima u prispodobi da se ne moze sluziti dvojici gospodara, sto je
slikovito ilustrirano s upraviteljem.

Evandelja moramo razumjeti na ziv nacin. Sama znanost duha trebala bi
postati nesto zivo! Stoga, sve cega se dotakne treba ozivjeti pod njezinim
utjecajem. Evandelje treba biti nesto sto se ulijeva u nase vlastite duhovne
sposobnosti. Ne bismo trebali samo brbljati o tome kako se u vrijeme Krista
Isusa moglo odbaciti pismoznance i farizeje, inace bismo tada razmisljali
samo o proslom dobu. Umjesto toga, trebali bismo znati kako ono §to je Krist
Isus opisao kao Mammona za svoje vrijeme, ozivljava u nasem vremenu i
gdje u nase vrijeme lezi nasljede toga. To je zivo razumijevanje. To je takoder
ono §to igra duboku i znacajnu ulogu u onome §to nam je receno u
Evandelju po Luki. Jer se povezuje s ovim gledistem, koje je upravo
razjasnjeno, s parabolom koja se nalazi samo u Evandelju po Luki, jednim
od najvaznijih koncepata u evandeljima u cjelini; i mi mozemo istinski
shvatiti ovaj najvazniji koncept Evandelja samo ako smo u stanju ponovno

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



111/134

uspostaviti, na odredeni drugaciji nacin, odnos izmedu Bude i utjecaja koji
je on prenio na Krista Isusa.

Rekli smo da je Buda c¢ovjecanstvu predstavio veliko ucenje suosjecanja i
ljubavi. Ovdje imamo jedan od slucajeva gdje se ono Sto se govori u
okultizmu mora shvatiti vrlo doslovno; inace bi netko mogao reci: u jednom
trenutku kazete da je Krist donio ljubav na Zemlju, a zatim u drugom da je
Buda donio ucenje ljubavi. Ali govori li se ista stvar oba puta? U jednom
slucaju kazem da je Buda donio uc¢enje ljubavi na Zemlju, a u drugom da je
Krist donio samu ljubav na Zemlju kao zivu silu. To je klju¢na razlika. Kada
su u pitanju najdublja pitanja koja se ticu covjecanstva, treba vrlo pazljivo
slusati; inace se stvari koje se komuniciraju na jednom mjestu, kada se
prosire, pojavljuju u potpuno drugacijem obliku na drugom, a onda se kaze:
da, da bude pravedan prema svima, on je zapravo postavio dva
propovjednika ljubavi. Precizno slusanje je bitno, posebno na podrucju
okultizma. Kada istinski shvatimo ove znacajne istine odjevene u rijeci, one
nam se pojavljuju u svom pravom svijetlu.

Znamo da opis velikih ucenja suosjecanja i ljubavi, kako ih je poducavao
Buda, lezi u Osmostrukom putu i pitamo se: koji je stvarni cilj Osmostrukog
puta? Pitanje mozemo postaviti i ovako: gdje stize covjek Kkoji istinski
prihvaca Osmostruki put kao svoj ideal u zivotu iz dubine svoje duse, kada
taj cilj zamislja pitanjem: kako mogu postati najsavrseniji? Kako mogu
procistiti svoje 'Ja’' da bude ¢isto na najsavrseniji nacin? Sto moram uciniti
da bi svoje 'Ja’ u svijet postavio na najsavrseniji moguci nacin? Reci c¢e sebi:
ako promatram sve sto je receno u Osmostrukom putu, tada ¢e moje 'Ja’
postati najsavrsenije Sto se moze zamisliti, jer sve tezi prociséenju i
oplemenjivanju 'Ja’; sve sto moze zraciti iz ovog divhog Osmostrukog puta,
namijenjeno je da se probije u nas, takoreci, sve je rad na usavrsavanju
naseg 'Ja'. To je sustina. Stoga, ako bi covjecanstvo dalje razvijalo ono sto je
Buda pokrenuo kao 'Kotac¢ zakona', kako kaze tehnicki izraz, postupno bi se
razvili najsavrseniji moguci 'Ja’, ili radije bi spoznali, Sto je najsavrsenije 'Ja’.
U mislima, kao mudrost, covjecanstvo bi posjedovalo najsavrsenije 'Ja'.
Mogli bismo takoder rec¢i: Buda je svijetu donio mudrost ljubavi i
suosjecanja, a ako kultiviramo svoje astralno tijelo tako da ono u potpunosti
bude proizvod Osmostrukog puta, tada ¢cemo znati ono sto trebamo znati o
zakonima ucenja Osmostrukog puta.

Ali postoji razlika izmedu mudrosti, misli, i zive sile koja djeluje. | postoji
razlika izmedu spoznaje kakvo 'Ja’ mora biti, i dopustanja zivoj sili da u
njega tece, koja zatim moze teci iz 'Ja’ u cijeli svijet, bas kao §to je sila, koja
tece od Krista, djelovala na astralna tijela, eterska tijela i fizicka tijela u
njegovoj okolini. Covjec¢anstvo je moglo spoznati sadrzaj uéenja suosjeéanja i
ljubavi kroz utjecaj velikog Bude. Ono sto je Krist donio, s druge strane, prije
svega je ziva sila, a ne ucenje. On sam se predao, sisao je, ne samo da bi se

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



112 /134

ulio u ljudska astralna tijela, ve¢ u 'Ja’, kako bi 'Ja’' imalo moc¢ zraciti
supstancu ljubavi. To je supstanca, zivi sadrzaj ljubavi, a ne samo mudrost
ljubavi, ono je sto je Krist donio na Zemlju. O tome se radi.

Proslo je tisucu devetsto godina i oko pet stoljeca otkako je veliki Buda zivio
na Zemlji. | bit ¢e jos tri tisuce godina zemljinog razvoja - to je nesto sto nas
uce okultne ¢injenice. Tada ¢e ljudi u vecem broju moci razviti Osmostruki
put, mudrost Bude, iz vlastitog moralnog raspolozenja, iz vlastite duse i
vlastitog srca. Buda je morao postojati u nekom trenutku. Iz njega je
proizasla ta moc¢ koju ¢e ljudi postupno razvijati kao mudrost Osmostrukog
puta. Zatim, nakon otprilike tri tisu¢e godina od sada, posjedovat ce je kao
svoju. Ljudi ¢e moci sami razviti ovo ucenje, ne samo upijajuci ga izvana, vec
razvijajuci ga iznutra i govoreci si: ovaj Osmostruki put izvire iz nas kao
mudrost suosjecanja i ljubavi.

Da se nije dogodilo nista vise od velikog Bude koji je pokrenuo 'Kotac
zakona’', ¢ovjecanstvo bi doista, nakon tri tisuce godina, steklo sposobnost
Spoznaje ucenja suosjecanja i ljubavi; ali sasvim je druga stvar steci i snagu
da istinski zivimo po njima. | to je razlika: ne samo znati o suosjecanju i
ljubavi, vec¢ i pod utjecajem individualnosti razviti tu snagu. Ta sposobnost
potjece od Krista. On je sam ulio ljubav u covjecanstvo i ona c¢e nastaviti
rasti. A kada covjecanstvo dosegne kraj svog razvoja, mudro c¢e spoznati
sadrzaj ucenja suosjecanja i ljubavi; to ¢e dugovati Budi. Ali istovremeno ce
posjedovati sposobnost da ljubav tece od 'Ja' prema covjecanstvu; to ce
¢ovjecanstvo dugovati Kristu.

Ova dva elementa morala su djelovati zajedno, i tako je to trebalo opisati,
kako bi Lukino evandelje bilo razumljivo. To odmah postaje ocito kada
ispravno protumacimo rijec¢i koje su nam dane u Lukinom evandelju (Luka
2,13-14). Tu su pastiri koji zure primiti objavu. Gore je mnostvo andela, koji
nisu nista drugo nego duhovni, imaginativni izraz Budine Nirmanakaye. Sto
je to sto im se navijesta s visine? Otkrivenje mudrog Boga s visina! To im
navijeSta Nirmanakaya Bude, koja lebdi kao kor andela iznad natanskog
Isus djeteta. Ali dodaje se jos nesto: "I mir onima na Zemlji dobre volje", to
jest onim ljudima u kojima cvjeta istinska, ziva snaga ljubavi. To je ono sto
se postupno mora ostvariti na Zemlji kroz utjecaj koji je Krist donio. On je
zivu moc¢ dodao onome §to je bilo 'otkrivenje s visina'. To je donio u svako
ljudsko srce i svakoj ljudskoj dusi dao nesto sto je moze preplaviti. Dusi je
dao, ne samo ucenje koje treba prihvatiti kao misao ili ideju, ve¢ moc¢ koja
moze teci iz te duse. | nijedna druga moc¢ osim one koja moze djelovati kao
moc¢ Krista, i koja moze preplaviti ljudski dusu, nije ona koja se stalno
spominje - naprimjer u Lukinom evandelju i u drugim evandeljima - kao moc¢
vjere. To je vjera u smislu evandelja. Vjeruje onaj tko prima Krista u sebe,
tako da Krist zivi u njemu, tako da njegovo 'Ja’' u njemu ne postoji samo kao

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



113/134

prazna posuda, vec je preplavljeno sadrzajem. A taj sadrzaj koji se prelijeva
nije nista drugo nego sadrzaj ljubavi.

Zasto je Krist svojim rijecima mogao postaviti tako sjajan primjer ‘iscjeljenja
rijecju’? Mogao je jer je prvi pokrenuo 'Kotac¢ ljubavi' - ne 'Kota¢ zakona' -
kao slobodnu sposobnost i moc¢ ljudske duse; jer je u sebi posjedovao ljubav
u najvisem stupnju, toliko preplavljujucu da se prelijevala na one oko njega
koji su trebali biti izlijeceni; jer su Njegove rijeci, bilo da su bile 'ustani i
hodi’, 'oprosteni su ti grijesi' ili bilo koje druge, proizlazile iz Njegove ljubavi
koja preplavljuje. lzgovorio je rijeci izgovorene iz Iljubavi, koje su
preplavljivale mjeru samog 'Ja’. A one koji su mogli i malo biti ispunjeni
ovom cinjenicom, Krist je nazivao vjernicima. Sada ovu misao moramo
povezati s konceptom vjere - jednim od najvaznijih u Novom zavjetu. Vjera je
sposobnost nadilazenja samog sebe, prelijevanja izvan onoga sto se u prvom
redu moze uciniti za vlastito savrsenstvo. Stoga Krist, usavsi u tijelo
natanskog Isusa i sjedinivsi se tamo s Budinom snagom, ne uci: kako se 'Ja’
moze usavrsiti? - vec: kako se 'Ja’' moze preliti? Kako se moze nadic¢i? - On to
cesto izrazava jednostavnim rijecima, kao §to rijeci Evandelja po Luki mogu
govoriti ¢ak i najjednostavnijim srcima. Kaze: nije dovoljno da dajes samo
onima od kojih sigurno znas da ce ti vratiti, jer to ¢ine gresnici. Ako sigurno
znaju da ¢e dobiti natrag ono sto su dali, onda to nisu ucinili iz ljubavi koja
se prelila. Ali ako dajes i znas da neces dobiti natrag, onda si to ucinio iz
istinske ljubavi; onda je to ljubav koja nije ogranicena na 'Ja’, ve¢ koja se
oslobada kao snaga koja izvire iz covjeka (Luka 6,33-34). | na najrazlicitije
nacine Krist nam govori kako bi se 'Ja’ trebalo prelijevati, kako bi iz obilja
‘Ja’, iz osjecaja koji mora izvirati od iznutra, trebalo djelovati u svijetu.

To su najtoplije rijeci u Lukinom evandelju, gdje se govori o toj preobilnoj
ljubavi. Lukino evandelje sadrzi tu moc¢ preobilne ljubavi, ako dopustimo
rijecima da djeluju na nas na takav nacin da je pronademo, tu preobilnu
ljubav, tako da prozima sve nase rijeci, dajuc¢i im odgovarajucu moc¢ da
Imaju svoj ucinak u vanjskom svijetu. Drugi evandelist, koji je, zbog vlastitih
prioriteta, manje naglasavao tu preobilnu ljubav, ovu misteriju kr§canstva je
bar sazeo u nekoliko rijeci, rekavsi: ljubav proizlazi iz preobilja 'Ja'. | trebala
bi, naravno, tec¢i u sve §to govorimo i ¢inimo. U Evandelju po Mateju jos
uvijek imate prave, izvorne rijeci u latinskom prijevodu, poput kratkog
sazetka svih prekrasnih hvalospjeva ljubavi sadrzanih u Evandelju po Luki.
Tamo na latinskom pise: "Ex abundantia cordis os loquitur": 1z preobilja srca
usta govore (Matej 12,34). Jedan od najvisih krsé¢anskih ideala! Usta govore
iz preobilja srca, iz onoga Sto srce ne ogranicava. Srce pokrece krv, a krv je
izraz 'Ja'. To dakle, znaci: iz onoga §to srce ne ogranicava, govori preobilje
‘Ja’, 'Ja’, koje zraci iz sebe samoga - jer ta snaga je snaga vjere. To su rijeci
koje uistinu sadrze moc¢ Krista: "lz preobilja srca usta govore". Ovo je
kardinalna izjava o sustini kr§¢anstva.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



114 /134

A sada procitajte u danasnjoj Bibliji. Sto ovdje pise? "Jer ¢ega je srce puno, 0
tome usta govore". To su rijeci koje su stoljecima bile dovoljne da zamagle
kardinalno nacelo krséanstva. Covjecanstvo nije shvatilo taj apsurd reci da
se srce, kada je puno, prelijeva. Obi¢cno se stvari u svijetu prelijevaju samo
kada su vise nego pune, kada prelaze. Dakle, covjecanstvo - i ovo nije
zamisljeno kao kritika - nuzno se zaplelo o ideju koja je zasjenila najvaznije,
kardinalno nacelo krscanstva, i nije cak ni primijetilo da se tu nalazi potpuni
apsurd. Kada se kaze da njemacki jezik ne moze tolerirati doslovni prijevod
'Ex abundantia cordis os loquitur' kao 'lz preobilja srca usta govore', i kada
se to potkrepljuje argumentom da se ne moze reci da obilje kalijeve peci ¢ini
sobu toplom, onda je to jednostavno apsurdno. Jer ako kalijevu pec zagrijete
samo toliko da toplina dosegne njene granice, soba se nece zagrijati; zagrije
se samo kada ima obilje topline, tako da toplina zraci iz peci. Stoga se ovdje
susrecemo s vaznim problemom. Kardinalno nacelo krs¢anstva, na kojem je
izgraden dio Evandelja po Luki, zamagljeno je, tako da je ¢ovjecanstvo liseno
upravo onoga, sto je u Evandelju napisano u njegovoj klju¢noj tocki.

Ta snaga, koja se moze preliti iz ljudskog srca, jest Krist snaga. 'Srce' ovdje
stoji za 'Ja’. Ono sto 'Ja’ moze stvoriti izvan sebe, istjece kroz Rijec. Tek na
kraju zemaljske evolucije 'Ja' ¢e biti takvo da u sebi sadrzi cijelog Krista.
Zasad je Krist nesto §to se prelijeva iz srca. Ako netko zeli samo ispuniti
srce, onda uopce nema Krista. Stoga, krscanstvo se zamagljuje upravo kada
se ova izjava ne shvati u punoj ozbiljnosti i dostojanstvu. Najvaznije stvari,
sama bit krsc¢anstva, istinski c¢e izaci na vidjelo tek kroz ono sto znanost
duha ima reéi kao objasnjenje visokih poglavlja krséanstva. Citajuci Akasa
zapise duhovnog svijeta, otkriva izvorno znacenje i tako je sposobna citati
tekstove u njihovoj istini.

A sada cemo razumjeti kako covjecanstvo napreduje prema buducnosti.
Onaj koji se razvio od Bodhisattve do Bude pet do Sest stoljeca prije nase
ere, uzdigao se u duhovni svijet do te mjere da sada djeluje kao
Nirmanakaya. Tako je uzdignut na visu razinu i vise se ne treba spustati u
fizicko tijelo. Ucinci koje je imao kao Bodhisattva ponovno su prisutni u
drugacijem obliku. Kada je iz Bodhisattve presao u Budu, sluzbu
Bodhisattve je predao drugome. Drugi je postao njegov nasljednik, drugi
Bodhisattva. To je izrazeno u budistickoj legendi kroz nesto §to je duboka
istina za dublje krs¢anstvo. Prica kaze da je, prije nego se individualnost
Bodhisattve spustila da postane Buda, da je skinuo nebesku tijaru i stavio je
na Bodhisattvu koji ga je naslijedio. Ovaj nasljednik Bodhisattve nastavlja
svoj rad s donekle drugacijom misijom. | njemu je sudeno postati Buda.
Upravo u vrijeme kada c¢e odredeni broj ljudi iz sebe razviti ucenje
Osmostrukog puta - za otprilike tri tisuce godina - onaj koji je postao
Bodhisattva kada je njegov prethodnik postao Buda, to ¢e postati. Pet do
Sest stolje¢a prije nase ere, njemu je povjerena njegova misija; postat ce
Buda tri tisuce godina od naseg vremena. To je onaj kojeg istocna ucenja

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



115/134

poznaju kao Maitreya Budu. Da bi sadasnji Bodhisattva postao Maitreya
Buda, veci broj ljudi mora razviti ucenje Osmostrukog puta iz vlastitog srca,;
tada ce veci broj ljudi imati dovoljno mudrosti, da to ucini. Tada ce onaj koji
je sada Bodhisattva, donijeti novu moc¢ u svijet.

Kada se u meduvremenu nista dalje ne bi dogodilo, on bi doista pronasao
ljude koji bi, kroz unutarnju kontemplaciju, mogli raditi na ucenju
Osmostrukog puta, ali ne one koji, iz najdubljeg bica njihove duse, posjeduju
moc¢ ljubavi, zive ljubavi. Ta ziva moc¢ ljubavi u meduvremenu mora teci kako
bi Maitreya Buda pronasao ne samo ljude koji razumiju sto je ljubav, vec
ljude koji u sebi posjeduju mo¢ ljubavi. Da bi se to dogodilo, Krist se morao
spustiti na Zemlju, bice koje je samo tri godine bilo na Zemlji, ali koje se
prethodno nije utjelovljivalo na Zemlji, kao Ssto ste zakljucili iz svih
dosadasnjih objasnjenja. TrogodisSnja prisutnost Krista na Zemlji - od
krstenja od lvana do otajstva Golgote - bila je razlog zasto ¢e ljubav od sada
sve vise teci u ljudsko srce, u ljudsku dusu, drugim rijecima u ljudsko 'Ja’;
tako da ce ljudi sve vise biti prozeti Kristom, tako da ¢e na kraju zemaljske
evolucije covjekovo 'Ja’ u potpunosti biti ispunjeno Kristom. Kao §to je
ucenje suosjecanja i ljubavi prvo morao ozivjeti Bodhisattva, tako je i
supstancu ljubavi na Zemlju morao donijeti Onaj koji ju je donio s neba i
ucinio da postane vlasnistvo covjekovog 'Ja’. Ne smijemo reci da ljubav nije
postojala prije. Nije to bila vrsta ljubavi koju je ¢ovjekovo 'Ja' moglo izravno
posjedovati; bila je to nadahnuta ljubav, ljubav kojoj je Krist dopustio da
tece s kozmickih visina, ljubav koja je tekla jednako nesvjesno kao sto je
prethodno Bodhisattva dopustio da nesvjesno tece ucenje Osmostrukog
puta. Kakav Buda ima odnos prema Osmostrukom putu, tako se i bice
Krista odnosi prema onome sto je bilo prije nego §to se moglo spustiti i
poprimiti ljudski oblik. Za Krista, preuzimanje ljudskog oblika bio je korak
naprijed. To je tu bitno.

Budin nasljednik, koji je sada Bodhisattva, dobro je poznat onima koji su
upuceni u znanost duha, i doci ¢e vrijeme kada ce se te cinjenice detaljno
raspravljati, kada ¢e se spomenuti i ime ovog Bodhisattve, koji ¢e tada
postati Maitreya Buda. Sada kada je vec¢ otkriveno toliko cinjenica
nepoznatih vanjskom svijetu, moramo se ograniciti na to da na njih
jednostavno ukazemo. Kada se ovaj Bodhisattva pojavi na Zemlji i postane
Maitreya Buda, on ¢e na Zemlji naci sjeme Krista. To ce biti ljudi koji kazu:
ne samo da mi je glava ispunjena mudrosé¢u Osmostrukog puta, ne samo da
posjedujem ucenje, mudrost ljubavi, ve¢ mi je srce puno zive supstance
ljubavi, onoga Ssto se preljeva i zraci u svijet. S takvim ljudima, Maitreya
Buda c¢e tada moci izvrsiti svoju daljnju misiju u razvoju svijeta.

Dakle, stvari se spajaju, i tek tada istinski razumijemo Evandelje po Luki u
Nnjegovoj dubini. Ono nam ne govori 0 ucenju; govori nam o onom bicu, ¢ija
se supstanca u velikoj mjeri ulila u zemaljska bic¢a, u ljudski organizam. To

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



116/ 134

je ¢injenica koja se u okultizmu izrazava rekavsi: Bodhisattve koji postanu
Bude mogu, kroz mudrost, iskupiti ljudska bi¢a u pogledu njihova duha, ali
nikada ne mogu iskupiti cijelog covjeka. Jer cijeli covjek moze biti iskupljen
samo kada, ne samo mudrost, ve¢ i snaga tople ljubavi prozima cijelo
njegovo bice. Iskupiti duse kroz obilje ljubavi koju je Krist donio na Zemlju -
to je bio zadatak Krista. Donijeti mudrost ljubavi bio je zadatak Bodhisattvi i

Bude; donijeti moc¢ ljubavi bio je zadatak Krista. To dvoje moramo
razlikovati.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



117 /134
DESETO PREDAVANJE

Basel, 26. rujna 1909.

Ono na §to cemo se danas usredotociti jest dovodenje raznih uvida koje smo
stekli posljednjih dana do vrhunca svega, kako nam to izgleda kroz duhovno
istrazivanje, posebno u svjetlu Evandelja po Luki - tog vrhunca Kkoji
nazivamo otajstvo Golgote.

Jucer smo pokusali slikovito opisati sto se zapravo dogodilo u toj tocki
ljudske evolucije kada je Krist tri godine hodao Zemljom, a na prethodnim
predavanjima pokusali smo okarakterizirati kako se taj dogadaj mogao
dogoditi kroz spajanje duhovnih struja koje smo razmatrali. Pisac Evandelja
po Luki, posebno, divho karakterizira cijelu misiju Krista Isusa na Zemlji,
ako ono sto on opisuje mozemo sagledati u svjetlu uvida dobivenih iz Akasa
kronike.

Netko bi se sada mogao zapitati: kako je moguce, s obzirom na to da je
budisticki tok misli tako organski isprepleten s krscanskim ucenjem, da
unutar krscanskog ucenja nema aluzija na veliki zakon karme, na ono
uravnotezenje koje se dogada tijekom pojedinacnih inkarnacija osobe?
Medutim, bilo bi pogresno vjerovati da ono sto bismo trebali prepoznati kroz
zakon karme nije sadrzano i u propovijedi Evandelja po Luki. Jest. Ali mora
nam biti jasno, ako to zelimo ispravno shvatiti, da su potrebe ljudskih dusa
u razlicitim vremenima doista razlicite, i da veliki misionari razvoja svijeta
nisu uvijek zaduzeni da ljudima daju apsolutnu istinu u apstraktnom
obliku. Jer ljudi u razlicitim fazama razvoja ne bi razumjeli takvu
apstrakciju; radije, veliki misionari moraju ljudima govoriti na takav nacin
da prime ono §to je ispravno u njihovom odgovarajucem dobu. U onome sto
je covjecanstvo primilo pod utjecajem velikog Bude sadrzana je sva mudrost
koja, u kombinaciji s ucenjima suosjecanja i ljubavi te formuliranjem tih
ucenja u Osmostrukom putu, moze dovesti do razumijevanja mudrosti
ucenja o karmi. A to znaci: ne trazite sve u ljudskoj dusi, sto vodi do ucenja
o karmi i srodnog ucenja o reinkarnaciji, ako se, polazeci od toga, ne dode do
ovoga ucenja.

Jucer je opisano kako ce, tri tisuce godina nakon naseg vremena, veliki dio
covjecanstva napredovati do tocke, u kojoj moze izvuci ucenje Osmostrukog
puta i time - kako danas mozemo dodati - i ucenje karme i reinkarnacije, iz
sebe samih. Medutim, to se mora dogoditi postupno, vrlo sporo. Jer kao §to
biljka ne moze odmah razviti cvijet nakon sto smo sjeme posadili u zemlju,
vec¢ se, prema nuzdi, mora razvijali list po list, tako je nuzno da duhovni
razvoj kroz koji prolazi covjecanstvo ide od faze do faze, i da se prava stvar
pojavi u pravo vrijeme. Tko god, prozet sposobnostima koje znanost duha

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



118/ 134

moze dati, danas zaroni u vlastitu dusu, otkrit ce da je ucenje karme i
reinkarnacije nuzno ucenje. Ali imajte na umu da taj razvoj nije slucajan; da
je doista slucaj da su tek u nasem vremenu duse ponovno sazrele da u sebi
pronadu ono §to se naziva ucenjem karme i reinkarnacije. Ne bi bilo koristi
da je to ucenje egzotericno proglaseno nekoliko stoljeca ranije, i da ne bi bilo
dobro za razvoj covjecanstva, da je ono §to je sada predmet znanosti duha,
za ¢ime ljudske duse zude i1 Sto je povezano s istrazivanjem dubina
evandelja, bilo otvoreno proglaseno covjecanstvu prije nekoliko stoljeca. Da
bi se to dogodilo, bilo je potrebno da duse ljudi zude za tim i razviju
sposobnost da apsorbiraju ucenje karme i reinkarnacije. Bilo je potrebno da
su te duse vec prosle kroz prethodne inkarnacije, ukljucujuci i one iz post-
krscanskog doba, i iskusile ono sto su dozivjele prije nego Sto su spremne
primiti ucenje karme i reinkarnacije. Da se ucenje o karmi i reinkarnaciji
proglasilo tako otvoreno u prvim stolje¢cima kr§canstva kao sto se to cini
danas, to bi znacilo zahtijevati od razvoja ljudi, isto ono kao kada bi
zahtijevali da cvijet raste izravno iz biljke umjesto zelenog lista.

Dakle, covjecanstvo je tek sada sazrelo da u potpunosti shvati duhovni
sadrzaj ucenja karme i reinkarnacije. Stoga uopce ne ¢udi da mnogo toga sto
je iz evandelja predano covjecanstvu tijekom stoljeca, zapravo predstavlja
potpuno laznu sliku krséanstva. Evandelja su, u odredenom smislu,
covjecanstvu dana prerano, i tek sada covjecanstvo sazrijeva da u svojoj dusi
razvije sve sposobnosti koje mogu dovesti do razumijevanja onoga S$to je
uistinu sadrzano u evandeljima. Bilo je apsolutno nuzno da ono §to je Krist
Isus propovijedao, uzme u obzir tadasnje stanje, tadasnje stanje ljudskih
dusa; tako da se reinkarnacija i karma nisu poducavale u apstraktnim
ucenjima, ve¢ da se dopusti da u ljudsku dusu teku osjecaji kroz koje su
duse postupno sazrijevale da prime ucenje o reinkarnaciji i karmi. To jest, u
to vrijeme trebalo je rec¢i ono sto bi moglo postupno dovesti do razumijevanja
ucenja o karmi i reinkarnaciji, a ne sama ucenja.

Jesu li Krist Isus i oni oko njega to rekli? Da bismo to razumjeli, moramo
otvoriti Evandelje po Luki i dopustiti mu da na pravi nacin ude u nase duse.
A ako dopustimo da ude u nase duse s pravilnim razumijevanjem ovih
stvari, tada ¢cemo procitati kako se zakon karme mogao objaviti ljudima u to
vrijeme.

"Blago vama siromasnima, jer vase je kraljevstvo nebesko.
Blago vama koji sada gladujete, jer cete se nasititi.
Blago vama koji sada placete, jer cete se smijati.

Blago vama kad vas ljudi mrze, kad vas odbacuju, vrijedaju i ismijavaju vase
ime kao zlo, zbog Sina ¢ovjecjega.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



119/134

Radujte se u taj dan i veselite se, jer je velika vasa nagrada u duhovnim
svjetovima" (Luka 6,20-23).

Ovdje imamo ucenje o ravnotezi, koje, bez ulazenja u apstraktne koncepte
karme i reinkarnacije, nastoji usaditi u duse sigurnost osjecaja da ce, tko
god gladuje u bilo kojem podrucju, dozivjeti ravnotezu. Ti osjecaji morali su
prozeti ljudsku dusu. A duse koje su tada zivjele, u koje je to ucenje u ovom
obliku uliveno, bile su zrele tek, kada su se reinkarnirale, da ucenje karme i
reinkarnacije prime kao mudrost.

Dakle, u to vrijeme, u duse je moralo tec¢i ono sto je trebalo sazreti. Jer je
svanula potpuno nova era, vrijeme u kojem se ¢ovjecanstvo, u punoj zrelosti,
pripremalo razviti svoje 'Ja’, svoju samosvijest. Dok su prije ljudi primali
objave i dozivljavali njihove ucinke u astralnom, eterskom i fizickom tijelu,
sada je 'Ja’ trebalo postati potpuno svjesno. Ali trebalo se postupno
Ispunjavati mocima koje je trebalo primiti. Samo jedno 'Ja' koje je u to
vrijeme hodalo Zemljom, pripremljeno u svom fizickom obliku, koje je kao
natanski Isus utjelovilo individualnost Zaratustre u sebi, samo to 'Ja' je
moglo ostvariti sveobuhvatni Krist princip u sebi. Drugi ljudi sada moraju
postupno razvijati, slijedeci Krista, ono §to je postojalo u toj jednoj osobnosti
na Zemlji tri godine. Samo pocetni poticaj, sjeme, takoreci, mogao je Krist
Isus usaditi u covjecanstvo u to vrijeme, i to sjeme sada mora postupno rasti
I razvijati se. Za to je takoder bila osigurana mogucnost, kako bi se u
prikladnim vremenima, unutar razvoja Zemlje mogle pojaviti one osobnosti
koje bi mogle donijeti ono za sto ¢e covjecanstvo kasnije sazreti. Onaj koji se
na Zemlji pojavio kao Krist, morao je osigurati da covjecanstvo odmah nakon
njegove pojave primi poruku, na nacin na koji je moze razumijeti; a takoder je
morao osigurati pojedince koji ¢e se kasnije pojaviti i koji ¢e se brinuti za
duse u duhovnom smislu dok sazrijevaju.

Nacin na koji se Krist pobrinuo za vremena koja su uslijedila nakon
dogadaja na Golgoti opisuje nam pisac Evandelja po Ivanu. Pokazuje nam
kako je sam Krist u Lazaru uzdignuo onu individualnost koja je potom
nastavila djelovati kao lvan, i iz koje je proizaslo ucenje u obliku opisanom u
Evandelju po Ivanu. Ali Krist se takoder morao pobrinuti za pojavu
individualnosti u kasnijim vremenima, koja je, sasvim prikladno za daljnji
razvoj, mogla unijeti u covjecanstvo ono za sto ¢e ljudi tek kasnije biti
spremni. Medutim, da bi se to dogodilo, Krist je morao probuditi drugu
individualnost. Kako se to dogodilo, vjerno nam opisuje pisac Evandelja po
Luki. Dok kaze da zeli opisati sto su imaginativni i inspirativni vidovnjaci tog
vremena mogli rec¢i o dogadaju u Palestini, on takoder ukazuje na ono §to ce
jednog dana drugi poucavati; ali to ¢e se poucavati tek u buducnosti. | kako
bi nam opisao ovaj tajanstveni proces, pisac Evandelja po Luki u svoj je
izvjestaj utkao i uskrsnuce (Luka 7,11-17). Ono §to c¢itamo o 'uskrsnucu
mladic¢a u Nainu' sadrzi tajnu kontinuiranog utjecaja krs¢anstva. Dok su u

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



120/ 134

iscjeljenju Jairove kceri, koje sam barem ukratko spomenuo prekjucer,
ukljuceni misteriji toliko duboki da Krist Isus sa sobom vodi samo nekoliko
onih koji su svjedocili iscjeljenju, a zatim im daje upute da to ne smiju
prepricavati, vidimo drugo uskrsnuce koje se odvija na takav nacin da se
odmah prepricava. Jedno je bilo iscjeljenje koje je pretpostavljalo da onaj koji
ga izvodi ima dubok uvid u procese fizickog tijela. Drugi je bio uskrsnuce,
inicijacija. Individualnost sadrzana u tijelu mladica u Nainu trebala je proci
kroz vrlo posebnu vrstu inicijacije.

Postoje razlicite vrste inicijacije. Jedna vrsta ukljucuje pojedinca, odmah
nakon procesa inicijacije, kako ima uvid u vise svjetove, kako svijetle u
njemu, stjecuci uvid u procese i zakone duhovnih oblasti. Medutim, druga
vrsta inicijacije, moze se dogoditi na nacin da se u dusu u pocetku usaduje
samo sjeme, koje zatim mora cekati jos jednu inkarnaciju; tada to sjeme
izbija i u sljedecoj inkarnaciji pojedinac postaje posvecenik u pravom smislu.

Takva je inicijacija izvrsena na mladicu u Nainu. U to vrijeme, tijekom
dogadaja u Palestini njegova se dusa transformirala; jos nije posjedovala
svijest za uzdizanje u vise svjetove. Tek u sljedecoj inkarnaciji pocele su se
razvijati moci koje su tada bile polozene u ovu dusu. - Ovdje nije moguce na
egzotericnom predavanju spomenuti imena; moze se samo istaknuti da se
kasnije, u velikom vjerskom ucitelju, probudila ta individualnost koju je
Krist Isus probudio u mladicu u Nainu, te se na taj nacin kasnije mogao
pojaviti novi ucitelj krscanstva s mocima koje su tada bile polozene u
njegovu dusu.

Tako je Krist osigurao da se kasnije moze pojaviti individualnost koja ce
dalje razvijati krscanstvo. | ta individualnost, probudena u mladicu u Nainu,
predodredena je da sve viSe prozima kr§canstvo ucenjem o reinkarnaciji i
karmi, da s krscanstvom poveze ona ucenja koja, kada je sam Krist hodao
Zemljom, jos nisu mogla biti proglasena ucenjima mudrosti, jer su se prvo
morala osjecajem usaditi u ljudske duse.

Doista, Krist Isus, takoder u duhu Lukinog evandelja, dovoljno istice kako je
nesto sasvim novo, budenje 'Ja," uslo u razvoj covjecanstva; on istice - i to
jednostavno treba znati procitati - da ljudi prije nisu percipirali duhovni
svijet kako struji u njihovo samosvjesno 'Ja’, ve¢ da su imali taj duhovni
element koji je strujao u njih, kroz njihova fizicka, eterska i astralna tijela, i
da je uvijek postojao odredeni stupanj nesvjesnosti kada su bozansko-
duhovne sile tekle u ljude. To se sada trebalo promijeniti. Prije su ljudi,
unutar struje u koju je Krist Isus bio izravno smjesten, morali primiti Zakon
Sinaja, koji se mogao obracati samo astralnom tijelu. Covjecanstvu je dan na
takav nacin da je u njemu djelovao, ali ne izravno iz sila njegova 'Ja’. Te su
sile postale moguce tek u vrijeme Krista Isusa, jer su tek tada ljudi uopce
poceli razvijati svijest o svojem 'Ja'. Krist Isus takoder aludira na to u
Evandelju po Luki, gdje govori o tome kako ljudi prvo moraju postati
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



1217134

potpuno zreli kako bi u svoje duse primili potpuno novi princip; na to
aludira kada govori u svom preteci Ivanu Krstitelju (Luka 7,18-35).

Kako je sam Krist gledao na ovu individualnost? Rekao je: Ilvan je bio
pozvan, prije pojave samoga Krista, da ¢ovjecanstvu u njegovom najciséem,
najplemenitijem obliku okarakterizira ono §to je drevno prorocko ucenje, §to
je cisto i plemenito proizaslo iz davnih vremena. Ivana je, takoreci, vidio kao
onoga koji je, kao posljednji, u njegovom najciséem, najplemenitijem obliku
iznio ono S§to je pripadalo davnim vremenima. 'Zakon i proroci' sezu do
Ivana. Covjecanstvu je trebalo jos jednom predstaviti §to su drevna uéenja i
drevni sadrzaj duse mogli ponuditi. Jer kako je taj drevni sadrzaj duse
morao funkcionirati u vremenima prije pojave Krist principa?

Ovdje imamo nesto Sto ¢e jednog dana postati ucenje moderne prirodne
znanosti, ako dopusti da se i malo nadahne onim §to je znanost duha ili
teozofija, cak i ako joj to danas izgleda prilicno neobi¢cno. Ovdje se moram
osvrnuti na nesto ¢ega se mogu samo ukratko dotaknuti, ali sto ¢e vam
pokazati dubine u koje je znanost duha pozvana sjati, posebno u odnosu na
prirodnu znanost. Ako pogledate oblast danasnje prirodne znanosti i vidite
kako ona, kroz ogranicene mogucnosti ljudskog misljenja, pokusava
prodrijeti u misterije ljudske egzistencije, mozete otkriti da interakcija
muskog i zenskog embrija stvara cijelo ljudsko bice. Upravo je to temeljni cilj
moderne prirodne znanosti: pokazati kako cijelo ljudsko bice nastaje iz
interakcije muskog i zenskog embrija. Mikroskopija nastoji pomno odrediti u
tvarima, koje karakteristike mogu potjecati od muskih, a koje od zenskih
zametnih stanica, i zadovoljna je kada vjeruje da moze dokazati kako se
ljudsko bice razvija iz interakcije muskih i zenskih zametnih stanica. Ali
sama prirodna znanost c¢e biti prisiljena priznati, da je samo dio ljudske
prirode odreden interakcijom muskog i zenskog spola, i da je za moderne
ljude u trenutnom razvojnom ciklusu doista slucaj, da cak i ako se s
apsolutnom preciznoscu zna §to dolazi iz svakog spola, da se u pravilu time
ne objasnjava cijelo ljudsko bice.

U svakom ljudskom bicu postoji nesto sto nije stimulirano zametkom, vec
nesto takorec¢i od djevicanskog rodenja, nesto sto se u zametak ulijeva iz
sasvim drugih oblasti. S ljudskim zametkom se ujedinjuje nesto Ssto ne
potjece od oca i majke, ve¢ mu pripada i predodredeno je za njega, ulijeva se
u njegovo 'Ja' i moze se procistiti kad primi Krist princip. Ono §to se
ujedinjuje s Kristom tijekom ljudskog razvoja, rada se djevicanski unutar
covjeka. | to je povezano - kako c¢e prirodna znanost jednog dana prepoznati
koristec¢i vlastite metode - s tim znacajnim prijelazom koji se dogodio u
vrijeme Krista Isusa. Prije toga, unutar osobe nije moglo postojati nista sto u
Nnju nije uslo kroz zametak. Dogada se nesto Sto zaista mijenja razvoj 'Ja’
tilekom vremena. Covjecanstvo se od tada promijenilo; medutim, mora

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



122 /134

postupno razvijati i usavrsavati ono sto je od tada dodano pukom zametku
kroz asimilaciju Krist principa.

Tako se priblizavamo vrlo suptilnoj istini. | za one koji su upoznati s
modernom znanoscu, izvanredno je zanimljivo kako ve¢ postoje podrucja
gdje su prirodoslovci, da tako kazemo, prisiljeni prepoznati da nesto u
c¢ovjeku ne potjece od zametka. Preduvijeti za to vec¢ su prisutni; jednostavno
intelekt istrazivaca nije dovoljno napredan da ispravno prepozna ono §to su
sami otkrili svojim opazanjima i pokusima. Jer u onom §to se objektivno
dogada u pokusima, djeluje mnogo vise toga nego sto to prepoznaje trenutna
prirodna znanost. Prirodna znanost ne bi daleko dogurala kada bi bila
prepustena iskljucivo vjestini istrazivaca. Dok ovaj ili onaj istrazivac stoji u
laboratoriju, Klinici ili kabinetu, iza njih stoje sile koje usmjeravaju i vode
svijet, dopustajuci da na povrsinu izade ono §to istrazivac ne razumije i cega
je samo alat. Stoga je potpuno tocno da c¢ak i objektivna istrazivanja vode
‘ucitelji', odnosno vise individualnosti. Medutim, stvari na koje se sada
ukazuje obicno se ne opazaju. Ali bit ce opazene kada svjesne sposobnosti
istrazivaca budu prozete onim sto je duhovno ucenje antropozofije.

Zbog ovoga sto sam upravo opisao, dogodila se velika promjena u ljudskim
sposobnostima od pojave Krista na Zemlji. Prije su ljudi mogli koristiti samo
one sposobnosti koje su proizasle iz ocinskog i majcinskog nacela; samo one
su se mogle razviti unutar ljudskog bica. Kada stojimo izmedu rodenja i
smrti, razvijamo sposobnosti, koje su iz fizickog tijela, eterskog tijela i
astralnog tijela. Prije vremena Krista Isusa, alati koje je covjek koristio,
trebali su se pripremati iskljucivo iz samog zametka; nakon toga dodano je
ono Sto je djevicansko rodenje, ono sto zametak uopce ne stimulira. To se,
naravno, moze uvelike iskvariti, ako je covjek posvecen pukom materijalnom
gledanju. Ali ako se preda toplini koja proizlazi iz Krist principa, tada se
moze procistiti, i on zatim to nosi u sljedece inkarnacije u sve visem i visem
obliku.

Ono §to je upravo receno, pretpostavlja da razumijemo da je u svim
objavama koje su prethodile objavi Krista, bilo nesto vezano uz sposobnosti
koje su proizasle iz loze koju je covjek primio sa zametkom; i nadalje
pretpostavlja, da moramo biti svjesni da se Krist Isus morao obracati onim
sposobnostima koje nemaju nikakve veze sa zametkom iz Zemlje, ve¢ se
ujedinjuju sa zametkom iz bozanskih oblasti. Svi oni koji su se pojavili prije
Krista Isusa, mogli su, kako bi se obracali covjecanstvu, koristiti samo one
sposobnosti koje su bile dodijeljene njihovom zemaljskom bicu kroz
strukturu zametka. Svi proroci i glasnici, koliko god visoko bili, ¢cak i oni koji
su se spustili kao Bodhisattve, morali su, kako bi objavili svoju poruku,
koristiti sposobnosti koje su proizasle kroz zametak. Ali Krist Isus obracao
se onome u covjeku sto ne prolazi kroz zametak, ve¢ §to je iz oblasti

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



123/134

bozanskog. Na to ukazuje u kontekstu Lukinog evandelja kada svojim
ucenicima govori o bicu Ilvana Krstitelja:

"Kazem vam, nema proroka veceg od Ivana medu onima koji su rodeni od
zena."

to znaci, njihovo bice, onakvo s kakvim stoje pred nama, objasnjeno je
¢injenicom da je to bi¢e nastalo fizickim rodenjem iz muskog i zenskog
zametka. Ali on dalje kaze:

"Najmanji od onih koji nisu rodeni od zene, a sjedinjen je s kraljevstvom
Bozjim, veci je od Ivana" (Luka 7,28).

Takvo duboko znacenje Kkrije se iza takvih rijeci. Kada ljudi proucavaju
Bibliju, obasjani bicem znanosti duha, vidjet ¢e da ona sadrzi fizioloske
istine vece od svega Sto novo, nespretno fiziolosko razmisljanje moze iznijeti
na vidjelo. U rijecima poput onih wupravo citiranih, lezi poticaj za
prepoznavanje jedne od najvecih fizioloskih istina. Toliko je Biblija duboka
kada je istinski razumijemo.

Ovo sto sam upravo rekao, Krist Isus takoder objasnjava na mnogo nacina i
u drugim oblicima. Zeli istaknuti kako je ono §to ¢e udéi u svijet kroz Njega
nesto potpuno novo, nesto potpuno drugacije od svega Sto je ikada prije
propovijedano, jer je povezano sa sposobnostima Kkoje su rodene iz
kraljevstva nebeskog, a koje nismo naslijedili. Istice koliko je ljudima tesko
se uzdi¢i do razine razumijevanja takvog ucenja, takvog evandelja, jer ce
ljudi zahtijevati da ih se uvjeri na isti nacin na koji ih se uvjeravalo prije. Ali
istovremeno im govori: ne mozete se uvjeriti na isti nacin u novu stvar koja
je dosla, u novu istinu; jer ono sto je doslo kao svjedocanstvo u starom
obliku ne moze vas uvjeriti u novom. Priroda i oblik stare istine najpotpunije
su predstavljeni, koliko ljudi mogu shvatiti, na nacin simboliziran znakom
Jone. U ovom znaku stari nacin simbolizira kako covjek postupno raste
prema znanju i prodire u duhovne svjetove ili, biblijski receno, kako postaje
prorok (Luka 11,29-32).

Ovo je drevni nacin postizanja inicijacije: prvo, sazreti dusu, pripremiti sve
Sto moze sazreti dusu, zatim biti doveden, tijekom tri i pol dana, u stanje u
kojem je covjek potpuno uklonjen iz vanjskog svijeta, a takoder i od alata
kojima percipira vanjski svijet. Stoga su oni koji su trebali biti odvedeni u
duhovni svijet prvo bili pazljivo pripremljeni; njihove su duse bile
pripremljene da prepoznaju duhovni zivot. Zatim su tri i pol dana bili
odvedeni iz svijeta i dovedeni na mjesto gdje nisu mogli nista percipirati, cak
ni svojim vanjskim osjetilima, gdje su im tijela bila u stanju slichom smrti.
Nakon tri i pol dana bili su ozivljeni; njihove su duse tada bile pozvane
natrag u njihova tijela. Onda su se takvi ljudi mogli sjetiti onoga sto su
primili kao vizije visih svjetova i sami objaviti duhovne svjetove. To je bila

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



124 /134

velika tajna inicijacije: da je dugo pripremana dusa izvedena iz svog tijela na
tri i pol dana u potpuno drugaciji svijet; bila je odsjecena od vanjskog svijeta
I odvedena u duhovni svijet. Medu narodima je uvijek bilo takvih ljudi, ljudi
koji su mogli biti glasnici duhovnog svijeta; to su bili oni koji su prosli ono
Sto se u Bibliji spominje kao Jona koji se odmara u kitu (Jona 2,1). Takva je
osoba bila pripremljena za to, a zatim, kao stari posvecenik, kada se pojavio
medu ljudima, nosio je zig koji su nosili oni koji su sami iskusili duhovni
svijet - zig Jone.

To je bila jedna vrsta inicijacije. Nema - tako je rekao Krist - drugog znaka u
drevnom smislu osim znaka Jone (Luka 11,29). | on se jos jasnije izrazava u
duhu Lukinog evandelja: medutim, kao nasljede iz davnih vremena, postoji
da se moze postati priguseno vidovit bez ikakvog napora sa svoje strane, bez
inicijacije, 1 biti uveden u duhovni svijet kroz objavu odozgo. - Htio je
istaknuti da, osim upravo opisane vrste, postoji i druga vrsta posvecenika u
duhovni svijet, da postoje takvi ljudi koji hodaju medu drugim ljudima i,
zbog svog odgovarajuceg podrijetla, sposobni su, bez ikakve posebne
inicijacije, primati objave odozgo u nekoj vrsti povisenog stanja transa. |
Krist je istaknuo da je ovaj dvostruki nacin pristupanja duhovnom svijetu
nasljede iz davnih vremena. Rekao je: Pogledajte i sjetite se kralja Salomona.
- U njemu je htio predstaviti individualnost takve vrsta koja, bez ikakvog
napora sa svoje strane, moze vidjeti u duhovni svijet kroz objavu odozgo.
Stoga je kraljica od Sabe, koja dolazi kralju Salomonu, takoder nositeljica
mudrosti odozgo, predstavnica onih koji su predodredeni da posjeduju sve
naslijedene kvalitete tupe, sumracne vidovitosti, kao sto su ih imali svi ljudi
u atlantsko doba (Luka 11,31).

Postojale su dvije vrste inicijacija: jedna vrsta, predstavljena Salomonom i
simbolickim pristupanjem kraljice od Sabe, kraljice Juga, njemu; druga
vrsta bila je ona koja se dogodila pod znakom Jone, to jest, drevna
inicijacija, u kojoj se tri i pol dana putuje kroz duhovni svijet u potpunoj
izolaciji od vanjskog svijeta. Sada Krist dodaje: "Evo nesto vece od Salomona
.... evo nesto vece od Jone" (Luka 11,31-32), time ukazujuci da je nesto novo
uslo u svijet, da se eterskim tijelima ne govori samo izvana kroz objave, kao
kod Salomona, niti im se govori iznutra kroz objave koje pripremljeno
astralno tijelo moze komunicirati eterskom tijelu, kao kod onih
simboliziranih znakom Jone. Krist time zeli rec¢i: ovdje je nesto gdje se
¢covjecanstvo, kada sazre u sebi, povezuje s onim S§to pripada kraljevstvu
nebeskom, jer se sile iz kraljevstva nebeskog sjedinjuju s djevicanskim
dijelom ljudske duse koji pripada kraljevstvu nebeskom, dijelom koji ljudi
mogu pokvariti odvracajuc¢i se od Krist principa, ali koji takoder mogu i
Nnjegovati i o njemu brinuti ako se prozmu onim §to proizlazi iz Krist
principa.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



125/ 134

Dakle, Krist Isus - u smislu Lukinog evandelja - ukljucuje u svoje ucenje ono
Sto je u to vrijeme doslo na Zemlju kao novi element, i vidimo kako su svi
stari nacini objave kraljevstva Bozjeg primijenjeni dogadajem u Palestini.
Stoga, on onima za koje je mogao pretpostaviti da ga mogu donekle
razumjeti kroz svoju pripremu, kaze: Zaista, medu vama ima nekih koji ne
mogu vidjeti kraljevstvo Bozje samo na nacin kako ga je Salomon vidio kroz
objavu ili kroz inicijaciju pod znakom Jone; kad takvi medu vama nista
drugo ne bi postigli, nikada ne bi vidjeli kraljevstvo Bozje u ovom
utjelovljenju; radije bi umrli. - To jest, ne bi vidjeli kraljevstvo Bozje prije
svoje smrti osim ako ne bi bili inicirani; ali tada bi morali i proci kroz stanje
slicno smrti.

Ali sada je Krist htio pokazati da mogu postojati i ljudi koji ¢e, prije smrti,
moci vidjeti kraljevstvo nebesko kroz ono §to je sada doslo na svijet kao novi
element. Ucenici isprva nisu razumjeli sto to znaci. Ali on im je htio pokazati
da su oni ti koji ¢e, prije nego sto umru prirodnom smrc¢u ili smréu koja se
prije dozivljavala tijekom inicijacije, iskusiti misterije kraljevstva nebeskog.
To je onaj divni odlomak u Evandelju po Luki gdje Krist govori o visem
otkrivenju i kaze:

"Zaista vam kazem, neki od onih koji ovdje stoje nece okusiti smrti prije nego
Sto vide kraljevstvo nebesko"” (Luka 9,27).

Nisu razumjeli da su oni, koji su bili oko Njega, bili predodredeni iskusiti taj
snazan utjecaj tog 'Ja’, Krist principa, kroz koji su trebali izravno prodrijeti u
duhovni svijet. Duhovni svijet im se trebao otkriti bez znaka Salomona i bez
znaka Jone. Je li se to dogodilo?

Odmah nakon ovih rijec¢i slijedi scena Preobrazenja, gdje su tri ucenika,
Petar, Jakov i lvan, uvedeni u duhovni svijet i ono sto je u duhovnom svijetu
prisutno susrecu kao Mojsija i lliju, a istodobno i samo ono duhovno koje
zivi u Kristu Isusu (Luka 9,28-36). Oni na trenutak bace pogled na duhovni
svijet kako bi dobili svjedocanstvo da se u njega moze steci uvid bez znaka
Salomona i bez znaka Jone. Ali istovremeno postaje jasno da su jo§ uvijek
pocetnici: zaspu odmah nakon §to ih sila onoga sto se dogada otkine od
njihovih fizickih i eterskih tijela. Stoga ih Krist zatice kako spavaju. To je
trebalo pokazati treci nacin ulaska u duhovni svijet, osim putova pod
znakom Salomona i znakom Jone. To je nesto sto je znao onaj koji je
razumio kako tumaciti znakove vremena: da se 'Ja’ mora razviti, da sada
mora biti izravno nadahnut, da bozanske sile moraju djelovati izravno u 'Ja'.

Istovremeno, treba pokazati koliko ljudi tog vremena, iako su bili najviseg
reda, nisu bili sposobni u potpunosti prihvatiti Krist princip. Pocetak u tom
pogledu treba napraviti u Preobrazenju, ali istovremeno treba pokazati da
ucenici u pocetku nisu bili sposobni u potpunosti apsorbirati Krist princip.
Stoga ih njihove moc¢i odmah nakon toga izdaju, kada pokusaju primijeniti

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



126/ 134

Krist princip i izlije¢iti osobu opsjednutu zlim duhom; ne mogu to uciniti.
Krist tada istice da su tek na pocetku, govoreci: Moram ostati s vama dugo
vremena prije nego sto vasa mo¢ moze strujati i na druge ljude (Luka 9,41).
A zatim iscjeljuje onoga kojeg ucenici nisu mogli izlijeciti. Ali onda, ponovno
ih upucujuci na sve sto je lezalo skriveno kao misterij iza svega toga, kaze:
"Sada je doslo vrijeme da se sin covjecji preda u ruke covjecje", to jest, ono
Sto ljudi iz sebe trebaju razviti u svojoj zemaljskoj misiji postupno ce strujati
u njih, gdje ¢e ljudsko 'Ja' biti predano onome koga trebaju prepoznati u
najvisem obliku, u Kristu.

"Poslusajte ove rije¢i: dosao je cas da sin covjec¢ji bude predan u ruke
covjecje.

Ali oni nisu razumjeli tu rijec; bila im je skrivena te je nisu razumjeli” (Luka
9,44-45).

Koliko je ljudi do danas razumjelo ovu rijec¢? Ali sve vise ljudi ¢e razumjeti
ovu rije¢, da je tada 'Ja’, sin covjecji, trebao biti predan ljudima. Sto bi se
moglo dodati kao objasnjenje za to vrijeme, sada dodaje i Krist Isus. On
kaze: dok covjek danas stoji pred nama, on je produkt, koji je nastao iz onih
drevnih sila koje su bile aktivhe kada jos nijedan luciferski entitet nije
intervenirao u covjecanstvo; tada su dosle luciferske sile i povukle
covjecanstvo dolje. Sve je to ugradeno u sposobnosti koje ljudi danas
posjeduju. U svemu Sto je iz zametka, sto je izmijeSano u ljudskoj svijesti,
ono je sto ga je povuklo u nizu sferu.

Covjek je dvojno biée. Ono s§to je do sada razvio u smislu svijesti, u
potpunosti je prozeto ranijim, luciferskim silama. Samo ono, sto nesvjesno
vlada u covjeku je ono §to se, takoreci, §to je poput posljednjeg ostatka
razvoja kroz Saturn, Sunce i Mjesec, kada jos nisu bile prisutne luciferske
sile, ulijeva u covjeka kao djevicanski dio; ali to se s covjekom ne moze
sjediniti bez onoga §to covjek moze razviti u sebi kroz Krist princip. Kako
covjek danas stoji pred nama, on je u prvom redu proizvod nasljedstva, spoj
onoga Sto izvire iz zametka. Odrastajuci na taj nacin, on je inherentno
dualnost. Medutim, ta dualnost je vec¢ prozeta luciferskim silama. Sve dok
covjek jo§ nije obasjan samosvijes¢u, sve dok ne moze u potpunosti
razlikovati dobro i zlo od unutar vlastitog 'Ja’, on nam, kroz veo kasnijeg
zivota, otkriva svoju prijasnju, svoju izvornu prirodu. Samo ono S§to je
djetinjasto u danasnjim ljudima, jos uvijek zadrzava posljednji trag bica
kojeg je covjek imao prije nego sto je podlegao utjecaju luciferskih sila.

Stoga sada pred sobom imamo ljude na nacin da, imamo 'djetinjast’ dio i
‘odrasli' dio. Odrasli dio je onaj prozet luciferskim silama, ali on svoj utjecaj
vrsi ve¢ od zametka. Luciferske sile prozimaju i dijete, tako da u obicnom
zivotu, ono §to je bilo uronjeno u ¢covjeka prije luciferskog utjecaja ne moze
iza¢i na vidjelo. Sila Krista to mora ponovno probuditi. Sila Krista se mora

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



127 /134

ujediniti s najboljim silama djecje prirode u covjeku. Ne smije se oslanjati na
sposobnosti koje je covjecanstvo iskvarilo, na ono §to proizlazi iz mudrosti
rodene iz pukog intelekta, ve¢ se mora povezati s onim §to je ostalo iz davnih
vremena djecje prirode. To je ono najbolje; to je ono sto se mora regenerirati i
odatle oploditi ostalo.

"Tada se medu njima pojavilo pitanje tko je od njih najveci”

to jest, tko je najprikladniji za primanje Krist principa u sebe.

"Ali Isus, znajuci misli njihova srca, uze malo dijete i postavi ga pokraj sebe
I rece: Tko god primi ovo dijete u moje ime,"

to jest, tko god se u ime Kristovo poveze s onim §to je ostalo iz
predluciferskih vremena,

"mene prima; a tko mene prima, prima onoga koji me poslao" (Luka 9,46-
48),

to jest, onoga koji je ovaj dio covjecanstva poslao na Zemlju. Tu imate
naglaseno veliku vaznost onoga sto je u ¢ovjecanstvu ostalo djecje i Sto treba
cuvati i njegovati u ljudskoj prirodi.

Moze se reci: covjek, koji stoji preda mnom, zapravo ima prilicno dobre
sposobnosti. Moze se uloziti svaki napor da se te sposobnosti razviju, bas
kao sto u obicnom zivotu ljudi dobro napreduju. Medutim, takav pristup
zanemaruje ono §to lezi duboko u c¢ovjeku. Ali treba gledati ono sto je u
covjeku ostalo djecje, jer upravo kroz taj djecji aspekt Krist sposobnost
ponovno c¢e probuditi ostale sposobnosti. Moramo njegovati mudrost u toj
djecjoj kvaliteti kako bi odatle sposobnosti imale mudrost. Svatko u sebi nosi
tu djecju prirodu, i ako je ta priroda aktivha, bit ¢e prijemciva i za
povezivanje s Krist principom. Medutim, sile pod luciferskim utjecajem, bez
obzira koliko jake bile, danas ¢e, kada djeluju unutar covjeka, odbacivati i
iIsmijavati ono sto moze zivjeti na Zemlji kao moc¢ Krista, bas kao sto je sam
Krist predvidio.

Dakle, u duhu Lukinog evandelja, znacenje nove objave jasno je postavljeno
pred nase duse. Kad je netko, tko je na celu nosio Jonin zig, stari
posvecenik, hodao medu ljudima, bio je prepoznat kao onaj koji mora
objavljivati duhovne svjetove. Ali samo oni koji su bili upuceni znali su kako
takva osoba izgleda; bila je potrebna posebna priprema da bi se razumio
Jonin zig. Medutim, bila je potrebna nova priprema da bi se rodila - vise
nego za znak Salomona i vise nego za Jonin znak - nova vrsta razumijevanja,
novi nacin sazrijevanja duse. Suvremenici Krista Isusa u pocetku su mogli
razumjeti samo stari nacin, a jedan od nacina poznat vecini, bio je onaj koji
je donio Ivan Krstitelj. Ali ¢injenica da je Krist Isus sada donio nesto sasvim

novo, da je trazio duse medu onima koji nisu nimalo izgledali onako kako su
Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



128 /134

ti ljudi prije zamisljani, bila im je potpuno strana. Pretpostavljali su da ce
sjediti medu onima koji su prolazili kroz vjezbe starog puta, i propovijedati
Im svoja ucenja. Stoga nisu mogli shvatiti da sjedi medu onima koje su
smatrali gresnicima. Ali im je rekao: Kad bih ono potpuno novo sto imam
dati covjecanstvu proglasio na stari nacin, ako potpuno novi oblik ne bi
zauzeo mjesto starog, onda bih ucinio isto kao da prisijem novu zakrpu na
staru odjecu, ili uzmem novo vino i stavim ga u stare mjesine. Ono Sto se
sada treba dati covjecanstvu, a sto je viSe od znaka Salomona ili Jone, mora
se uliti u nove mjesine, u nove oblike. I morate se probuditi da biste
razumjeli novu objavu u novom obliku (Luka 5,36-37).

Oni koji su trebali razumjeti, morali su razumjeti kroz golem utjecaj 'Ja’, ne
kroz ono §to su naucili, ve¢ kroz ono sto ih je preplavilo iz duhovnog bica
Krista. Medutim, oni koji su za to odabrani nisu bili oni koji su pripremljeni
prema starim ucenjima, ve¢ oni koji su prosli kroz inkarnacije i inkarnacije,
a ipak su se cinili kao jednostavni ljudi, sposobni razumjeti kroz moc¢ vjere
koja ih je preplavila. Stoga je pred njih morao biti postavljen znak, znak
onoga Sto se odvijalo pred ocima sviju. Ono sto se stoljecima i tisucéljecima
dogadalo u misterijskim hramovima, kao prolazak kroz '‘misticnu smrt’,
moralo se odvijati na velikoj pozornici svjetske povijesti. Sve misterijsko sto
se dogadalo u velikim inicijacijskim hramovima, sada se pojavilo i stajalo
tamo kao jedinstveni dogadaj na Golgoti. Ono sto je prije bilo otkriveno samo
iniciranima tijekom tri i pol dana kada se izvodila drevna inicijacija, sada je
na intenzivan nacin otkriveno c¢ovjecanstvu. Stoga je onaj koji je poznavao
¢injenice, dogadaj na Golgoti morao opisati onakvim kakav je bio, kao
drevnu inicijaciju pretvorena u povijest, dovedenu na vanjsku pozornicu
svjetske povijesti.

To je ono, sto se dogodilo na Golgoti. Ono ¢emu je svjedocila nekolicina
iniciranih u hramovima inicijacije, tri i pol dana mirovanje u stanju slicnom
smrti, kroz koji se stjecalo uvjerenje da ¢e duhovno uvijek nadvladati fizicko,
da dusevno-duhovno covjeka pripada duhovnom svijetu, to se sada trebalo
odvijati pred ocima svih. Dogadaj na Golgoti je inicijacija provedena na planu
svjetske povijesti. Medutim, ta inicijacija nije bila ostvarena samo za one Kkoji
su bili prisutni u to vrijeme, vec¢ za cijelo ¢ovjecanstvo. | ono §to je poteklo iz
smrti na krizu, odatle tece u cijelo ¢ovjecanstvo. Struja duhovnog zivota tece,
I kapi krvi koje su potekle iz rana Krista Isusa na Golgoti, teku odatle u
cijelo covjecanstvo. Jer ono §to je poteklo kao mudrost od drugih
propovjednika, u ¢ovjecanstvo je trebalo uci kao snaga. To je velika razlika
izmedu dogadaja na Golgoti i ucenja drugih osnivaca religija.

Potrebno je dublje razumijevanje od onog koje danas postoji, kako bismo
shvatili sto se istinski dogodilo na Golgoti. Ono za §to je ljudsko 'Ja’ bilo
fizicki vezano kada je zapocela zemljina evolucija, jest krv. Krv je vanjski
izraz covjekova 'Ja'. Bez pojave Krista, covjecanstvo bi u svom 'Ja’ postajalo

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



129/ 134

sve jace, i silazilo u razvoj egoizma. Od toga ga je spasio dogadaj na Golgoti.
Sto je moralo tec¢i? Ono §to je visak supstancijalnosti 'Ja’, krv, moralo je tedi.
Ono sto je zapocelo kada je na Maslinskoj gori Otkupiteljev znoj kapao poput
kapi krvi, moralo se nastaviti protokom Kkrvi iz rana Krista Isusa na Golgoti.
Ono §to je tada teklo kao krv znak je onoga §to je moralo biti zrtvovano kao
viSak egoizma u ljudskoj prirodi. Stoga moramo dublje proniknuti u
duhovno znacenje zrtve na Golgoti. Ono sto se dogodilo na Golgoti nije
transparentno kemicaru - o0sobi sa samo vanjskom, intelektualnom
perspektivom. Kad bi netko kemijski analizirao krv koja je tekla Golgotom,
pronasao bi iste tvari kao i u krvi drugih ljudi. Ali tko god tu krv ispituje
metodama okultnog istrazivanja, otkriva da je ona doista drugacija. To je
visak krvi covjecanstva, kroz koji bi ljudi degenerirali u sebicnost, da nije
dosla beskonac¢na ljubav i dopustila da ova krv tece. Beskonacna ljubav
pomijesana je s krvlju koja je tekla na Golgoti, a okultni istraziva¢c pronalazi
da ta beskonacna ljubav potpuno prozima krv na Golgoti. | buducéi da je
pisac Evandelja po Luki posebno zelio opisati kako je po Kristu beskonacna
ljubav dosla na svijet, ljubav koja postupno treba istjerati sebi¢cnost, on
ostaje u toj ulozi. Svaki evandelist opisuje ono §to on, prema svojoj posebnoj
ulozi, mora opisati.

Kad bismo mogli jos dublje proniknuti u te veze, otkrili bismo da bi sve
proturjecnosti koje bi moglo otkriti materijalisticko istrazivanje nestale, bas
kao sto su nestale proturjecnosti iz pretpovijesti Isusa iz Nazareta, ¢im
bismo vidjeli kakva je ta rana povijest zapravo bila. Svaki od pisaca
Evandelja opisuje ono sto mu je bilo ocigledno iz njegove perspektive; stoga
Luka opisuje ono sto su njegovi izvjestitelji, 'vidovnjaci' i 'sluge Rijeci', mogli
percipirati prema svojoj posebnoj pripremi. Drugi evandelisti percipiraju
razlicite stvari; pisac Lukinog evandelja percipira sto je preobilna ljubav,
koja oprasta cak i tamo gdje joj se ¢ine najstrasnije stvari u fizickom svijetu,
tako da, potpuno opravdano, rijeci koje izrazavaju taj ideal ljubavi - oprost
c¢ak i kad se nekome ¢ini najgore - odjekuju s kriza na Golgoti: "Oce, oprosti
im, jer ne znaju §to cine" (Luka 23,24). Oprost moli onaj koji na krizu
ostvaruje beskonacno, iz svoje beskonacne ljubavi prema onima koji su Ga
razapeli.

| jo§ jednom, evandelje o moci vjere. Treba potvrditi da u ljudskoj prirodi
postoji nesto, Sto iz nje moze proizaci, nesto sto treba biti prisutno samo da
bi ¢covjeka istrgnulo iz svijeta osjetila, koliko god duboko bio vezan za njega.
Zamislimo covjeka koji je kroz sve vrste zlocina, isprepleten sa svijetom
osjetila, tako da sud svijeta osjetila provodi svoju kaznu; ali zamislimo da je
ta osoba spasila sebe onim sto snaga vjere moze probuditi u njoj; tada ce se
razlikovati od druge koja to ne moze probuditi u sebi, bas kao sto se jedan
od dvojice zlocinaca razlikovao od drugog. Jednom nedostaje vjere; njemu je
dosudena kazna. Ali drugi posjeduje tu vjeru poput slabog svjetla koje sja u

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



130/ 134

duhovni svijet; stoga ne moze izgubiti vezu s duhovnim. Zbog toga mu se
mora reci: "Zaista kazem ti, danas ¢es biti sa mnom u raju” (Luka 23,43).

Dakle, istine vjere i nade, zajedno s istinom ljubavi, odjekuju s kriza u
Lukinom evandelju.

A onda postoji jos jedna stvar, koja se treba ispuniti, iz te oblasti duse koju
nam pisac Evandelja po Luki, posebno, zeli opisati. Kada je covjek prozet
tom ljubavlju koja se slila s kriza na Golgoti, moze pogledati u buducnost i
reci: na Zemlji se razvoj mora postupno odvijati na nacin, da ono sto u meni
zivi kao duh postupno preobrazi cijelu moju fizicku zemaljsku egzistenciju.
Ono sto je postojalo prije luciferskog utjecaja, princip Oca, duh koji
primamo, postupno ¢emo se vratiti principu Oca; ali dopustit cemo da cijeli
nas duh bude prozet Krist principom, a nase ¢e ruke izrazavati ono sto zivi u
nasim dusama kao jasnu, izrazajnu sliku. Kao §to nase ruke nisu stvorene
od nas, vec¢ od principa Oca, tako ce ih prozeti princip Krista. | kako ljudi
prolaze kroz inkarnacije i ponovna rodenja, postupno ¢e ono sto rade u
svojim fizickim tijelima biti prozeto onim sto se kao duhovnost slijeva iz
otajstva Golgote prema principu Oca, tako da ¢e vanjski svijet biti prozet
principom Krista. Ljudi ¢e ponovno prozivjeti taj spokoj koji je odjekivao s
kriza na Golgoti, i koji vodi do najvise nade za buduc¢nost, do ideala: pustam
da vjera klija u meni, pustam da ljubav klija u meni; tada ce vjera i ljubav
zivjeti u meni i tada ¢u znati da ¢e, kada budu dovoljno jake, prozeti sve
izvanjsko. Tada ¢u takoder znati da je princip Oca u meni biti prozet njima. -
Nada za buducnost covjecanstva bit ce dodana vjeri i ljubavi i ljudi ce
shvatiti da, gledajuci u buducnost, moraju steci taj spokoj: samo ako imam
vjeru, samo ako imam ljubav, tada se mogu prepustiti nadi da ¢e ono sto je
u meni od Krista Isusa postupno izac¢i prema van. Tada ce ljudi razumjeti
rijeci koje kao visoki ideal odjekuju s kriza:

"Oce, U tvoje ruke predajem svoj duh” (Luka 23,46).

Dakle, rijec¢i ljubavi, rijeci vjere i nade odjekuju s kriza u Evandelju, koje
opisuje kako su se nekada odvojene struje duha spojile u dusi Isusa iz
Nazareta. Ono §to je nekoc¢ covjecanstvo primalo kao mudrost, u to se ulilo
kao duhovna snaga, visoki ideal Krista. | zadatak je ljudske duse da sve bolje
razumije ono sto nam se navijesta kroz dokument poput Lukinog evandelja,
kako bi duboko prodiruci tonovi sadrzani u tri rijeci koje odjekuju s kriza, u
ljudskim dusama moglo biti sve vise zivota. Kada ljudi, sa sposobnostima
koje ¢ce se u njima razviti kao duhovne istine koje nam moze dati znanost
duha, osjete da s kriza vise ne tece mrtva poruka, vec ziva rijec, tada ce reci:
pocinjemo shvacati da se u takvom religijskom dokumentu kao sto je onaj
koji je napisao Luka nalazi ziva rijec. Dakle, znanost duha postupno mora
otkrivati sto se krije u religijskim dokumentima.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



131/134

Kroz ovaj niz predavanja nastojali smo §to bolje proniknuti u duboko
znacenje Lukinog evandelja. Naravno, i za ovo evandelje vrijedi da jedan niz
predavanja nije dovoljan da otkrije sve. Stoga cete shvatiti da je mnogo toga
ostalo neobjasnjeno, bez da posebno naglasavamo da mnogo toga mora
ostati neobjasnjeno u dokumentu s tako univerzalnim sadrzajem. Ali ako
krenete putem koji je naznacen u ciklusu predavanja, moci cete sve dublje
prodirati u takve istine, a vase ¢ce duse sve vise sazrijevati da prime takvu
zivu rijec, skrivenu ispod vanjske rijeci. Znanost duha, ili teozofija, nije novo
ucenje. To je instrument za razumijevanje onoga sto je ¢ovjecanstvu u osnovi
dano. | stoga je za nas znanost duha instrument za razumijevanje religijskih
dokumenata krscanske objave. Ako znanost duha razumijete u ovom smislu,
viSe necete reci: postoji jedna krscanska teozofija, i postoji jedna druga
teozofija. - Postoji samo jedna teozofija ili znanost duha, samo jedan
instrument za proglasavanje istine. | mi ga koristimo da otkrijemo blaga
duhovnog zivota covjecanstva. To je ista znanost duha koju koristimo, s
vremena na vrijeme, da objasnimo Bhagavad Gitu, a s vremena na vrijeme,
Evandelje po Luki. To je velika stvar u vezi s pokretom znanosti duha: da
moze prodrijeti u svako blago koje je c¢ovjecanstvu dano iz duhovne oblasti.
Ali krivo bismo to shvatili ako bismo se zatvorili pred bilo kojom od objava
koje su dane covjecanstvu.

Primite navjestaj Lukinog evandelja s ovim nacinom razmisljanja i shvatite
koliko je potpuno prozet nadahnuéem ljubavi. Tada ¢e ono, §to u Lukinom
evandelju naucite sve jasnije prepoznavati kroz znanost duha, tec¢i u vasu
dusu i doprinijeti ne samo razumijevanju misterija nase okoline, otkrivanju
duhovnih temelja egzistencije, vec¢ ¢e iz takvog razumijevanja znanosti duha,
koje moze prodrijeti i u Lukino evandelje, te¢i k vama i ono Sto izrazavaju
uvjerljive rijeci: "I mir u srcima onima s dobrom voljom". Jer vise od bilo
kojeg drugog dokumenta, Lukino evandelje, kada ga u potpunosti
razumijemo, savrseno je prikladno da u ljudsku dusu ulije onu toplu ljubav
kroz koju mir zivi na Zemlji - najljepsa slika koja se moze pojaviti kroz
otkrivanje bozanskih misterija na Zemlji. Ono §to je u otkrivenju mora se
odraziti na Zemlji, i, u tom odrazu, ponovno uzdic¢i do duhovnih visina. Ako
znanost duha nauc¢imo shvacati u tom smislu, tada ¢ce nam ona moci otkriti
tajne bozansko duhovnih bi¢a i duhovne egzistencije, a odraz tih otkrivenja
zivjet ¢ce u nasim dusama: ljubav i mir, najljepsi odraz koji na Zemlji
pokazuje ono sto struji s visina.

Dakle, mozemo prisvojiti rijeci Lukinog evandelja, koje odjekuju, dok
Nirmanakaya Bude struji dolje na natanskog malog Isusa. 1z duhovnih sfera
na Zemlju se izlijevaju objave, a te se objave odrazavaju iz ljudskih srca kao
ljubav i mir, u mjeri u kojoj se ljudi razvijaju prema onome sto Krist princip
istinski ostvaruje kao dobru volju koja tece iz covjekova sredista, iz
¢covjekovomg 'Ja’. To zvuci jasno, a istovremeno toplo tece iz ovih rijeci kada
razumijemo Lukino evandelje:

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



132/ 134

"Otkrivenje duhovnih svjetova s visina, i njihov odraz u srcima ljudi, donosi
mir onima koji na Zemlji zele razviti istinsku dobru volju u sebi tijekom
zemaljskog razvoja".

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



133/134

Biljeske

Prepoznavanje znacaja Krist impulsa za covjecanstvo i razvoj svijeta cini
temelj antropozofski orijentirane znanosti duha Rudolfa Steinera. Godina
1902. objavljeno je njegovo djelo 'Krséanstvo kao misticna cinjenica i
misteriji davnina'. Sljede¢ih godina odrzao je brojna predavanja i serije
predavanja o sadrzaju evandelja, prvenstveno za ¢lanove tadasnje njemacke
sekcije Teozofskog drustva, u okviru ¢ega je mogao predstaviti rezultate svog
istrazivanja. "Postojala je, prije svega, snazna sklonost slusanju evandelja i
predstavljanje biblijskog sadrzaja u antropozofskom svjetlu. Ljudi su zeljeli
¢uti o objavama danim covjecanstvu.” (R. Steiner u ‘Moj zivotni put'.)

Predavanja o Evandelju po Luki ovdje predstavljena, odrzana u Baselu u
rujnu 1909, prvenstveno se bave 'pretpovijescu velikog Krist dogadaja’. Ovdje
Rudolf Steiner govori o0 onome s§to 'lvanovo evandelje nije pruzilo priliku da
se detaljno raspravi, naime, o dogadajima koji su se zbili prije krstenja od
Ivana, prije prodiranja bica Krista u tri tijela Isusa iz Nazareta", i ovdje prvi
put opsirno govori o dva mala Isusa. Rudolf Steiner je prvi put javno
predstavio te veze u svom djelu iz 1911. godine, "Duhovno vodstvo svijeta i
covjecanstva', SD15. Vidi takoder sazetak Steinerovih istrazivackih nalaza o
dvoje djece Isus u djelu Adolfa Arensona, 'Prica o Isusovom djetinjstvu: dvoje
Isus djece’, Stuttgart 1921. Konacno, treba spomenuti spise Emila Bocka u
'‘Djetinjstvo i mladost Isusa’, Stuttgart 1939. (9. izd. 1994), i Helle Krause-
Zimmer u 'Dvoje Isus djece u vizualnim umjetnostima’, 4. izdanje, Stuttgart
2001.

Za primjedbe Rudolfa Steinera o Zaratustri-Nazaratosu, vidi berlinsko
predavanje od 9. studenog 1909. i minhensko predavanje od 7. prosinca
1909, ponovno tiskano u 'Dublje tajne covjekove egzistencije u svjetlu
evandelja’, SD117. Za informacije o Budinom zivotu i ucenjima, vidi
predavanja odrzana ubrzo nakon Baselskog ciklusa 11. i 18. listopada 1909.

Tekstualna osnova: Predavanja je prepisao Walter Vegelahn iz Berlina.
Njegova transkripcija ¢ini osnovu ovog izdanja. lzvorni stenografski zapis nije
dostupan.

Za 6. izdanje tekst se mogao usporediti s dokumentima koji nisu bili
dostupni za ranija izdanja. To je rezultiralo nekim manjim odstupanjima u
usporedbi s 5. izdanjem.

7, 819 izdanje su, uz nekoliko manjih ispravaka, fotomehanicki reprintovi 6.
izdanja iz 1968. godine.

Sto se tice naslova sveska: predavanja su najavljena kao 'Ciklus predavanja
o Evandelju po Luki'. 1. izdanje, objavljeno u Berlinu 1917, koje je potom

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki



134 /134

objavljeno kao ciklus, vec je nosilo naslov 'Evandelje po Luki', koji je zadrzan
do danas.

Sto se tice citata iz Evandelja: gotovo svi citati su prema Lutherovom
prijevodu Biblije.

Rudolf Steiner - Evandelje po Luki





